
РУССКАЯ ХРИСТИАНСКАЯ ГУМАНИТАРНАЯ АКАДЕМИЯ 
ИМ. Ф. М. ДОСТОЕВСКОГО

Издательство РХГА
Санкт-Петербург

2024

П. А. ГОНЧАРОВ, В. А. ЩЕРБАКОВА, Е. С. САХАНИНА

ПРОЗА В. П. АСТАФЬЕВА 
УРАЛЬСКОГО ПЕРИОДА: ТИПОЛОГИЯ ГЕРОЯ, 

КОМПОЗИЦИОННО-СТИЛЕВЫЕ 
И ИДЕОЛОГИЧЕСКИЕ ДОМИНАНТЫ

Монография



УДК 82/821.0
ББК 83.3(2Рос=Рус)

Г65

Исследование выполнено за счет гранта Российского научного
фонда № 23-18-00408, https://rscf.ru/project/23-18-00408/; 

Русская христианская гуманитарная
академия им. Ф. М. Достоевского

Гончаров П. А., Щербакова В. А., Саханина Е. С.
Г65  Проза В.  П.  Астафьева уральского периода: типология героя, 

композиционно-стилевые и идеологические доминанты : моногра-
фия. — СПб. : Издательство РХГА, 2024. — 240 с.

ISBN 978-5-907613-98-0

©  Гончаров П. А., Щербакова В. А., 

В монографии анализируются ранние, наиболее значимые 
произведения В.  Астафьева уральского (пермского) периода его 
литературного творчества, исследуется их персонажная сфера, 
особенности композиции, специфика форм повествования, спосо-
бы воссоздания психологии героев. Значительное внимание обра-
щается на постановку писателем сложных социальных и этических 
проблем, на специфику характера сибиряка, на созданный в рас-
сказах и повестях писателя многогранный образ Сибири.

Рецензенты: 
Коломийцева Е. Ю. — профессор, заведующая кафедрой 
журналистики Московского государственного института 
культуры, доктор филологических наук;
Сорокина Н. В. — профессор кафедры русской и зарубежной 
литературы Тамбовского государственного университета
им. Г. Р. Державина, доктор филологических наук

Саханина Е. С., 2024 
© АНО ВО «РХГА», 2024

УДК 82/821.0
ББК 83.3(2Рос=Рус)

ISBN 978-5-907613-98-0



ВВЕДЕНИЕ

Проза В. П. Астафьева занимает знаковое место в развитии рус-
ской литературы второй половины двадцатого столетия. Писатель 
является одним из признанных мастеров русской новеллистики 
этого времени, классиком деревенской и военной прозы. Связан-
ный с различными тематическими, жанровыми, поэтико-стилевы-
ми векторами литературы этого времени, он создал неповторимую 
художественную парадигму со своей оригинальной этико-фило-
софской системой. Роль прозы В. Астафьева для литературы вто-
рой половины прошлого века велика настолько, что, вероятно, 
по аналогии с принципом периодизации, выдвинутым в свое время 
В. Г. Белинским, один из авторитетных современных литературове-
дов считает, что литературу этого времени есть основания опреде-
лить как астафьевский период1. 

Творческое наследие прозаика в целом и в деталях к настоя-
щему времени исследовано достаточно полно и многоаспектно. 
Критиками и литературоведами охарактеризованы основные темы, 
наиболее яркие идеи, жанрово-стилевые и иные свойства творче-
ства художника — синтез автобиографического и общенациональ-
ного, неустрашимое правдоискательство и искренность в осмыс-
лении особенностей русского характера, своеобразное лирически 
окрашенное выражение позиции автора в художественном произ-
ведении. 

Несмотря на значительную степень изученности творчества 
прозаика в целом, сегодня особый интерес представляет анализ 
складывающихся на начальном, во многом определяющем этапе 

1 Полякова Л. В. Теоретические и методологические аспекты истории 
русской литературы ХХ–ХХI веков: монография. Тамбов: Пролетар-
ский светоч, 2007. C. 17–18. 



4 Введение

его творческой эволюции мотивов, тем, проблем, жанровых и сти-
левых предпочтений.  Этапе, в течение которого создавались его 
первые рассказы, а также крупные эпические формы. Так сложи-
лось, что главным объектом исследования литературных критиков 
и литературоведов стали произведения В. Астафьева 1970–1990-х 
годов, времени зрелого и позднего творчества писателя. Но именно 
1950–1960-е годы стали тем этапом, когда формировалась жанро-
во-видовая, композиционно-стилевая доминанта едва ли не всего 
творчества художника. В силу сказанного выше избрание произве-
дений этого периода в качестве основного материала исследования 
является логически обоснованным. Заметим здесь, что за основу 
систематизации и хронологизации творчества В. Астафьева в нашей 
монографии принята периодизация, ранее предложенная и аргу-
ментированная одним из ее соавторов, который относит произве-
дения В. Астафьева 1950–1960-х годов к «пермскому» (уральскому) 
периоду творчества писателя, к тому времени, когда формировалась 
жанровая, поэтико-стилевая парадигма художника1. В. П. Астафьев 
живет в это время (1951–1969) в г. Чусовом, работает в газете «Чу-
совской рабочий», а потом на Пермском радио, на короткое время 
оставляет Урал ради учебы на Высших литературных курсах в Мо-
скве (1959–1961). Затем живет и работает в Перми, периодически 
уединяясь в Быковке — полуразоренной уральской деревне. Основ-
ные этапы и важные детали жизни писателя освещены им самим 
в автобиографии «Расскажу о себе сам», в биографических исследо-
ваниях Ю. А. Ростовцева (см. Библиографический список), других 
авторов. 

Осмыслению феномена Астафьева-прозаика посвящены ра-
боты ряда литературных критиков, которые имеют безусловную 
ценность в плане истолкования и широты охвата художествен-
ных произведений писателя. Как известно, у истоков интерпре-
тации творчества В. Астафьева находится выдающаяся работа 
А. Н. Макарова2. Он в конце 1960-х годов обоснованно утверждал, 

1 Гончаров П. А. О периодизации творчества В. Астафьева // Филол. 
науки. 2003. № 6. С. 20–27. 

2 Макаров А. Н. Во глубине России. М.: Современник, 1973. 464 с. 



Введение 5

что в творчестве В. Астафьева уже сформировались черты инди-
видуальности прозаика, связанные с утверждением нового типа 
героя, с явленной в его творчестве оригинальной жанрово-стиле-
вой системой. Книга H. H. Яновского о В. Астафьеве, написанная 
в жанре очерка творчества писателя1, стала серьезной критической 
интерпретацией произведений писателя. В этой работе значитель-
ный интерес для нашей темы заключен в глубоком анализе творче-
ства В. Астафьева в контексте его жизненного опыта и биографии. 
В работе предпринята удачная попытка воссоздания эволюции лич-
ности и творчества писателя. Основные произведения В. Астафье-
ва анализируются в контексте сложного литературного процесса 
1950–1960-х годов. 

Работа В. Я. Курбатова о прозе В. Астафьева2 представляет со-
бой глубокое, многогранное исследование проблемно-тематиче-
ского своеобразия произведений писателя, освещающее большин-
ство значимых аспектов его творчества. Критик сосредотачивается 
на конкретных рассказах и повестях Астафьева, акцентируя их ху-
дожественные особенности, особенности композиционно-стилево-
го свойства. 

А. П. Ланщиков в своем литературно-критическом очерке3 
анализирует художественную прозу В. Астафьева в ее взаимосвя-
зях с публицистикой писателя, приводит доказательства влияния 
классиков русской литературы ХIХ — начала ХХ века на творче-
ство писателя. Концептуально важными для адекватного истол-
кования творчества В. Астафьева являются также книги и статьи 
И. А. Дедкова,  С. П. Залыгина,  С. Ю. Куняева,  А. А. Михайло-
ва, Ю. И. Селезнева4, некоторых других известных литературных 
критиков. 
1 Яновский Н. Н. Виктор Астафьев: Очерк творчества. М.: Сов. писа-

тель, 1982.  272 с. 
2 Курбатов В. Я. Миг и вечность: размышления о творчестве В. Аста-

фьева. Красноярск: Кн. изд-во, 1983. 166 с. 
3 Ланщиков А. П. Виктор Астафьев. М.: Просвещение, 1992. 159 с. 
4 Дедков И. А. На вечном празднике жизни: [о прозе В. Астафьева] 

// Вопросы лит. 1977. С. 40–82; Залыгин  С. П.  Повести Виктора 
Астафьева // Знамя.  1976. № 7.  С. 230–337; Куняев С. Ю. Там, где 



6 Введение

Творчество В. П. Астафьева стало предметом монографи-
ческого исследования ряда современных литературоведов. Так, 
в монографии одного из соавторов данной работы («Творчество 
В. П. Астафьева в контексте русской прозы 1950–1990-х годов». 
М., 2003) астафьевская проза рассматривается в сложном кон-
тексте литературы второй половины ХХ столетия. А. Ю. Боль-
шакова анализирует ту часть астафьевского наследия, которая 
соотносится с деревенской прозой («Феномен деревенской про-
зы». М., 2008). Философское содержание произведений писателя 
детально интерпретируется Н. С. Цветовой («Бытийные мотивы 
в творчестве В. П. Астафьева». СПб., 2009). Антиутопическая 
и традиционалистская составляющая прозы Астафьева исследу-
ется в работах Н. В. Ковтун («“Деревенская проза” в зеркале уто-
пии». Новосибирск, 2009; «Русская традиционалистская проза 
ХХ–ХХI веков». М., 2017). 

Значительной вехой в изучении биографии и творческой эво-
люции писателя стало достаточно полное исследование творческого 
и жизненного пути В. Астафьева, принадлежащее перу Ю. А. Ростов-
цева («Виктор Астафьев». М., 2014). Движение религиозной состав-
ляющей мировоззрения художника рассматривается О. Ю. Золоту-
хиной («Религиозный поиск В. П. Астафьева в контексте творческой 
эволюции писателя». Красноярск, 2015). В монографии В. В. Дег-
тяревой («Мифологемы водного мира в натурфилософской прозе 
России и США “Царь-рыба” В. П. Астафьева, “Моби Дик, или Бе-
лый Кит” Г. Мелвилла, “Старик и море” Э. Хемингуэя». Красноярск, 
2011) осуществлен сопоставительный анализ наиболее известного 
произведения В. Астафьева с англоязычной прозой близкой тема-
тики. В ряде фундаментальных коллективных монографий В. Аста-
фьев тоже оказывается в центре внимания современных литерату-
роведов («“Природный человек” в русской прозе XX века». Тамбов, 

рождается слово. По следам творчества В. Астафьева // Лит. учеба. 
1983. № 3. С. 119–126. Михайлов А. А. Стихия народной жизни, пре-
дисловие // Виктор Астафьев. Ясным ли днем. Вологда: Северо-за-
падное кн. изд-во, 1972. С. 5–14; Селезнев Ю. И. Вечное движение. 
М.: Современник, 1976. 237 с.



Введение  7

2005; «Сибирский характер как ценность». Красноярск, 2014; «Рус-
ский традиционализм: история, идеология, поэтика, литературная 
рефлексия». М., 2016). 

Признание значимости В. Астафьева как оригинального худож-
ника слова пришло гораздо позднее, чем эта оригинальность была 
им достигнута, этим во многом и объясняется недостаточное внима-
ние литературоведов к раннему творчеству писателя. В значитель-
ной степени это характерно и для перечисленных выше литерату-
роведческих работ, и для известных исследований Т. М. Вахитовой, 
Н. Л. Лейдермана, С. В. Переваловой, В. А. Зубкова и других. Одна-
ко это не помешало перечисленным выше и другим исследователям 
не только под своим оригинальным углом зрения рассмотреть худо-
жественные принципы и новаторство В. Астафьева, но и показать 
масштаб и исключительную роль писателя в литературном процессе 
XX века. 

Различным аспектам творчества В. Астафьева посвящены мно-
гочисленные кандидатские диссертации, но лишь немногие из них 
обращены к раннему творчеству писателя, к проблемам специфики 
героя рассказов и повестей 1950–1960-х годов, к вопросам об исто-
ках психологизма и лиризма астафьевской прозы1. 

В различной мере касаются раннего творчества прозаика кан-
дидатские диссертации А. В. Бойко («Концепция мира и человека 
в прозе В. П. Астафьева». Алма-Ата, 1983), Н. В. Чубуковой («Твор-
чество В. П. Астафьева и стилевые искания советской прозы 50 –70-х 
годов». Саратов, 1983). Однако отдельной темой исследования про-
изведения 1950–1960-х годов в этих и других работах не стали. 

В кандидатской диссертации И. В. Новожеевой («Концепция 
человека в деревенской прозе 1960–1980-х годов». Орел, 2007) де-
лается акцент на чертах общности героев произведений «деревен-
ской прозы». Специфика персонажной и мотивной сфер астафьев-
ской прозы 1950–1960-х годов затрагивается здесь в соответствии 
с заявленной темой лишь косвенно. 

1 Чекунова Т. А. Проблема нравственного становления личности в со-
временной советской прозе (В. Тендряков, В. Астафьев, В. Распутин): 
дис. … канд. филол. наук: 10.01.02. М., 1984. 201 c. 



8 Введение

В исследовании, посвященном автобиографическим мотивам 
у В. Астафьева, Им Ен Им рассматривает период творчества писа-
теля, охватывающий 1960–1970-е годы1. В работе анализируют-
ся и герои некоторых ранних астафьевских произведений с точки 
зрения их сходства с реалиями и деталями биографии писателя. 
Автор этой диссертации сосредоточивает внимание на внутреннем 
мире персонажей, их судьбах, связывая истории астафьевских геро-
ев с биографией поколения. В своей работе Им Ен Им акцентирует 
мысль о том, что психологическое мастерство писателя берет свое 
начало только в произведениях рубежа 1960–1970-х годов. Однако 
это утверждение уязвимо, так как наполненные глубоким психоло-
гизмом повести «Перевал», «Стародуб» вышли из печати еще на ру-
беже 1950–1960-х гг., а в начале 60-х годов двадцатого столетия уже 
началась работа писателя над «Кражей», в которой В. Астафьев за-
явил о себе как знатоке детской ранимой души, чувствующем и по-
нимающем неизбежные сложности начального периода жизни че-
ловека. 

Характерология литературных произведений В. Астафьева ис-
следуется в диссертации Е. К. Холодковой2. Литературовед предпри-
нимает попытку анализа и систематизации типов героев произведе-
ний В. П. Астафьева и других «деревенщиков»-традиционалистов 
в их соотношении с русским национальным характером. Е. К. Хо-
лодкова детально рассматривает тип астафьевского героя, кото-
рый к 1990-м годам уже сформировался и укоренился в творческой 
парадигме прозаика. Однако проблема генезиса и эволюции этого 
типа остается в целом за пределами и данной диссертации. 

В ряде научно-квалификационных работ, посвященных твор-
честву прозаика, подчеркивается мастерство В. Астафьева-психоло-
га в создании характеров героев рассказов и повестей. Но при этом, 
несмотря на традиционно сложившийся интерес к данной проблеме, 

1 Им Ен Им. Автобиографические мотивы в творчестве В. П. Астафье-
ва: дис. … канд. филол. наук: 10.01.01. М., 1999. 177 с. 

2 Холодкова Е. К. Концепция национального характера в прозе 
В. П.  Астафьева, В. Г. Распутина и Б. П. Екимова 1990-х  — начала 
2000-х гг.: дис. … канд. филол. наук: 10.01.01. М., 2009. 170 с. 



Введение  9

психологизм В. Астафьева в произведениях, связанных с началь-
ным периодом его творческого пути, остается осмысленным далеко 
не в полной мере. Это характерно для кандидатской диссертации 
М. Л. Бедриковой («Особенности психологизма русской прозы вто-
рой половины 1980-х годов (Творчество В. Астафьева и В. Распути-
на)». М., 1995); для диссертационных исследований П. П. Гончарова 
(«”Царь-рыба” В. П. Астафьева: жанровая и композиционная функ-
ция образа Сибири». Тамбов, 2007), Д. А. Субботкина («Конфликт 
“своего” и “чужого” мира в произведениях В. П. Астафьева как реали-
зация бинарной и тернарной структур». Красноярск, 2007) и других. 

В целом критики, литературоведы, авторы фундаментальных 
и научно-квалификационных работ исследовали характерные пре-
жде всего для зрелого творчества В. Астафьева темы, проблемы, 
жанры, поэтику произведений, философскую основу творчества 
писателя. В названных и других работах были предприняты в раз-
ной степени удачные попытки решить различные литературоведче-
ские задачи, рассмотреть концептуальные вопросы. Однако многие 
аспекты заявленной нами темы, связанной с начальным периодом 
творчества В. Астафьева, остаются либо малоизученными, либо 
нуждаются в новом подходе и осмыслении. 

Поэтому, несмотря на отмеченные выше достижения в изуче-
нии наследия В. Астафьева в целом, проблема жанрово-стилевой 
кристаллизации астафьевской прозы и связанные с ней вопросы 
начального периода его творчества остаются недостаточно изучен-
ными. Отсутствуют фундаментальные работы, раскрывающие эво-
люцию мировосприятия писателя на первом этапе его творческого 
пути, эволюцию, которая ощутимо реализовалась в образах его ге-
роев. Детальный аргументированный анализ складывающейся про-
блемно-тематической, жанрово-стилевой парадигмы, персонажной 
сферы писателя в объеме, достаточном для определения своеобра-
зия и значения рассказов, повестей 1950–1960-х гг., его первого ро-
мана, в современном литературоведении еще не заявил о себе. 

Более того, несмотря на авторитетные истолкования литера-
туроведов и высокие оценки творчества писателя в литературной 
критике, имеют место и попытки «низвергнуть» В. Астафьева, 



10 Введение

поставить под сомнение его художественные открытия. К числу та-
ких попыток следует отнести работу Ю. Павлова с характерным на-
званием «Виктор Астафьев, “потаенный” и явленный. Знаки судьбы 
“позднего” писателя». В этой работе критик, опираясь на выхвачен-
ные из контекста цитаты из литературных произведений и других 
источников, заявляет: «Титаническое себялюбие, бескрайняя нена-
висть к русскому народу и отечественной истории, маниакальный 
антисоветизм, разносоставная корысть определили роман писателя 
с русофобской антинародной властью»1. Причем негация критика 
распространяется не только на «позднее», но и на все творчество 
писателя. Истоки «заблуждений» и «ошибок» «позднего Астафье-
ва» Ю. Павлов находит в его раннем и зрелом творчестве. 

Стоит заметить, что, как ни странно это выглядит, оценки зару-
бежных славистов выглядят более корректно и доказательно. Так, 
чешский славист З. Матыушова уверенно отмечает: «Астафьев был 
не только голосом своего времени и своего поколения, но и культо-
вой фигурой русской литературы»2. 

В связи с этим актуальность нашего исследования определяет-
ся необходимостью по возможности адекватного и объективного 
анализа всей целостности наследия В. Астафьева начального пери-
ода его литературного творчества: специфики его первого романа, 
повестей и рассказов 1950–1960-х гг. в сопоставлении с основными 
тенденциями прозы писателя и наиболее значимыми явлениями 
историко-литературного процесса этого времени. Это, в свою оче-
редь, позволит значительно расширить, углубить и уточнить пред-
ставление о творческой индивидуальности выдающегося русского 
писателя и его роли в литературном процессе 50–60-х годов двад-
цатого столетия. 
1 Павлов Ю. Виктор Астафьев, «потаенный» и явленный.  Знаки судь-

бы «позднего» писателя // День литературы.  — 19.01.2021. [Элек-
тронный ресурс]. URL: https://denliteraturi.ru/article/5476 (дата об-
ращения: 20.05.2023). 

2 Матыушова З. Образ человека в беллетристике Виктора Астафьева 
// Россия и русский человек в восприятии славянских народов / отв. 
ред. А. В. Липатов, Ю. А. Созина.  М.: ООО «Центр книги Рудомино», 
2014.  С. 539.



Глава 1
ПЕРВЫЕ ЛИТЕРАТУРНЫЕ ОПЫТЫ

А. П. Ланщиков — литературный критик, известный интерпре-
татор творчества В. П. Астафьева — уже достаточно давно высказал 
убежденное мнение о том, что одним из достоинств этого прозаика 
является его принадлежность «к не очень-то значительной по чис-
лу группе серьезных писателей»1. Оставим в стороне все дополни-
тельные смыслы, возникающие при соотнесении этого утверждения 
с литературной практикой и В. Астафьева, и его современников. 
«Серьезный» в данном контексте не является антонимом комиче-
ского, тем более — сатирического. Но это утверждение упомянуто-
го критика оказывается во многом правомерным и в определении 
свойств жанровых форм произведений писателя. Действительно, 
в творчестве В. Астафьева нет ни одного собственно сатирического 
произведения, нет ни одной литературной пародии. Он откровенно 
равнодушен к славе В. Войновича и других сатирических писателей 
последней трети ХХ века. Но как определить без отсылок к сати-
ре его следующее признание о господствовавшей в период литера-
турного становления писателя «исповедальной» («молодежной») 
прозе. Астафьев саркастически отмечает: «<…> она хотя бы уже тем 
полезна, что вызвала ответную реакцию и ускорила приход литера-
туры иной, так называемой “деревенской прозы”. От нас в ту пору 
никто не взял бы в печать произведения, написанные на уровне: 
“Он сказал. Она сказала. Он попросил. Она дала”. И посейчас никто 
не возьмет» [Т. 8, c. 168]2. 

1 Ланщиков А. П. Виктор Астафьев. М.: Просвещение, 1992. С. 112. 
2 Астафьев В. П. Собр. соч. в 15 т. Т. 8. Красноярск: Офсет, 1997–1998. 

С. 168. Далее ссылки приводятся на это издание с указанием в скоб-
ках тома и страницы. 



12 Глава 1

Вероятно, стоит признать стремление к пародированию свой-
ством изначальным для оригинальных писателей: без ученичества, 
без традиции нет мастерства, без своеoбразного отрицания части 
предшествующего литературного опыта (а это во многом и составляет 
основу пародии) нет оригинальности.  Отмечая актуализацию паро-
дийных жанров в литературе ХХ века, О. Б. Кушлина, пытаясь осмыс-
лить истоки этого явления, пишет: «Потребность в травестировании 
“священной речи”, в комическом снижении недосягаемого идеала 
особенно обостряется в эпохи, когда поведение и язык строго регла-
ментированы традицией и требованием предельной серьезности»1. 

Ментальная основа пародийности и других свойств прозы 
В. Астафьева связана с его полной драматических, трагических 
и трагикомических элементов судьбы, с особенностями его ми-
ровидения, перекликается она и с мистическим мироощущением 
художника, прозревающего прошлое, настоящее и будущее сквозь 
дым и пепел кризисного ХХ века. «Устойчивая примета стиля 
В. П. Астафьева — пародирование штампов»2, — пишет и один из ав-
торитетных астафьеведов. Однако данное утверждение не находит 
развития в интересной работе этого автора. Ложь, смерть, войны, 
крушения учений, государств у человека его характера не могли 
не вызвать отторжения, неприятия. Отрицание с течением времени 
обретает у писателя характер тенденции в мироощущении и в твор-
ческом поведении. Отторжение навязываемых догматизированной 
соцреалистической традицией «образцов», «эталонов» находится 
у истоков целого ряда свойств астафьевской прозы в целом. 

Ф. М. Достоевский однажды об одном из самых дорогих сво-
их героев отозвался следующим образом: «Всякой новой мыс-
ли своей он отдавался до страсти»3. Эта характеристика вполне 
1 Кушлина О. Б. Наследники Гиппонакта // Русская литература ХХ 

века в зеркале пародии: Антология / Сост., вступ. ст., ст. к разд., ком-
мент. О. Б. Кушлиной. М.: Высш. шк., 1993. С. 6. 

2 Перевалова С. «Особая география памяти» (Образ автора в русской 
прозе 1970–1980-х годов. — В. П. Астафьев, В. Г. Распутин, В. С. Ма-
канин). Волгоград, 1997. С. 60. 

3 Достоевский Ф. М. Собрание сочинений: В 15 т. Т. 9. Л.: Наука., 1991. 
С. 428. 



Первые литературные опыты  13

может быть отнесена и к писателю В. Астафьеву, по крайней 
мере — эпическое умиротворение посещает его и его героев край-
не редко, как откровение воспринимается им всякое новое виде-
ние реалий жизни. Но астафьевское отрицание не самоцельно, 
оно нацелено на защиту традиционных для русской литературы 
ценностей — нравственности, стремления к достоверности, к по-
стижению истины. 

Неприятие Астафьева-фронтовика на первом этапе его станов-
ления в качестве прозаика вызвала эпигонская, лишенная стремле-
ния к жизненной правде, к достоверности литература о войне. В са-
мом первом рассказе В. Астафьева «Гражданский человек» (1951) 
имеют место скорее пародийные аллюзии, чем собственно паро-
дия. Так, его название приобретает парадоксально оксюморонное 
звучание в соотнесении с повествованием о воине-связисте. Акту-
ализация оксюморонной семантики названия (о связисте-воине — 
«гражданский человек») для писателя является частью его отно-
шения к изображаемому, частью позиции автора, заключающейся 
в неприятии устоявшихся мнений, догм, штампов, в данном случае 
имеющих отношение к военной теме в русской советской литера-
туре. «Свой первый рассказ писатель создавал “во зле”, в яростной 
оппозиции»1, — комментирует Т. М. Вахитова. Утверждение о Моте 
Савинцеве, что это не герой-богатырь, а обычный «гражданский 
человек» в военном обмундировании с его слабостями и силой, 
ненавистью к разрушению и страхом смерти, было, по признанию 
самого писателя, реакцией на «неправду» о войне, на штампы по-
слевоенной литературы, было рождением тенденции отрицания, 
реализовавшейся в полной мере в его зрелом и позднем творчестве. 

Что же не принимает, отторгает, отрицает писатель? На этот во-
прос вряд ли найдется однозначный ответ. В 1950-е и последующие 
годы В. Астафьев отрицает литературные и идеологические штам-
пы, в 1960–1970-е гг. предметом его отрицания становятся рас-
пад деревенского лада, форсированная урбанизация, небрежение 

1 Вахитова Т. М. Народ на войне (Взгляд В. Астафьева из середины 
90-х. Роман «Прокляты и убиты») // Русская литература. 1995. № 3. 
С. 122. 



14 Глава 1

к родной природе, в 1980-е — преступность, в 1990-е годы — завед-
шие Россию, по мнению В. Астафьева, в тупик социальные учения 
и так далее. По объектам астафьевских отрицаний можно в равной 
мере проследить динамику изменения русского менталитета и из-
менения этико-философских и жанрово-тематических пристрастий 
всей литературы. Но всегда главным объектом для противостояния 
писатель избирает зло  — меняющее свои личины и формы суще-
ствования, приобретающее очень часто облик лжи. 

О непосредственном поводе для написания своего первого 
рассказа «Гражданский человек» В. Астафьев в 1984 году писал 
следующее: «Бывший фронтовик читал свой военный рассказ. 
Взбесило меня это сочинение. Герой рассказа, летчик, таранил 
и сбивал фрицев, как ворон, благополучно приземлился и полу-
чил орден»1. Во вступительной статье к пятнадцатитомному со-
бранию сочинений предыстория рассказа выглядит уже несколь-
ко иначе: «На этом занятии литкружка читал рассказ бывший 
работник политотдела наших достославных лагерей. Рассказ на-
зывался “Встреча”. В нем встречали летчика после победы, и так 
встречали, что хоть бери и перескакивай из жизни в этот рас-
сказ. Никто врать его, конечно, и в ту пору не заставлял. Но че-
ловек так привык ко лжи, что жить без нее не мог» [Т. 1, c. 13]. 
При различии важных акцентов (обусловленных, вероятно, вре-
менем и цензурными соображениями) суть остается прежней: 
первый рассказ В. Астафьев пишет в полемике со складывающи-
мися стереотипами изображения войны. «Я написал его за ночь 
и <…> на следующем занятии кружка, то есть через неделю, про-
чел рассказ вслух. Рассказ был воспринят положительно, и его 
решили печатать в газете “Чусовской рабочий” как можно ско-
рее» [Т. 1, c. 13]. 

В. Астафьев, вероятно, еще сам того не ведая, следует (как 
А. Солженицын, В. Шукшин, Ф. Абрамов и другие) максиме старца 
Зосимы: «Главное — убегайте лжи, всякой лжи»2. А. С. Солженицын 

1 Астафьев В. П. Всему свой час. М.: Мол. гвардия, 1985. С. 7. 
2 Достоевский Ф. М. Собрание сочинений: В 15 т. Т. 9. Л.: Наука, 1991. 

С. 66. 



Первые литературные опыты  15

перефразирует эту мысль в свою формулу  — «жить не по лжи». 
Стремление это, следует предположить, никогда (даже и в суровое 
для большой литературы послевоенное время) не исчезало у многих 
русских писателей. Историк А. К. Соколов, ссылаясь на произведе-
ния А. Твардовского, В. Некрасова, Э. Казакевича, В. Пановой, так 
определяет послевоенную траекторию развития русской литературы: 
«Несмотря на большое число произведений о войне, выдержанных 
в стиле казенного оптимизма, в целом, однако, необходимо отметить 
укрепление реалистических тенденций»1. Более критичная в оценках 
литературы «послевоенного времени» Э. А. Лаврова, отсылая чита-
телей к произведениям А. Ахматовой, О. Берггольц, В. Некрасова, 
М. Исаковского, В. Гроссмана, В. Овечкина, вынуждена констатиро-
вать: «Разумеется, художественная жизнь страны в 1940–1950-е годы 
не исчерпывалась лакировочными поделками. Судьба подлинных 
произведений складывалась непросто»2. Есть все основания отнести 
В. Астафьева к тем начинавшим в это время свой путь писателям, 
которые отозвались на наметившиеся «реалистические тенденции», 
противостоявшие упомянутым «лакировочным поделкам». 

Безусловно, первый рассказ В. Астафьева и его предыстория 
имеют скорее отношение к эволюции самого писателя, чем к разви-
тию большой литературы о войне, в которой к тому времени извест-
ны имена и произведения А. Твардовского, В. Некрасова, К. Симо-
нова, В. Гроссмана и др. Тем не менее очевидно само, заключенное 
в названии, содержании, предыстории, отталкивание от общепри-
нятого. Это свойство во многом характеризует складывающуюся 
оппозиционную, а затем и «максималистскую» (Т. М. Вахитова) 
позицию, особое творческое поведение прозаика. 

В пику неизвестному автору В. Астафьев изменяет все, полно-
стью «переворачивает» ситуацию, в сложившуюся жанровую фор-
му «победного рассказа» о войне интегрируется новое по своей сути 
1 Соколов А. К. Наука, искусство и социальные реалии минувшего сто-

летия // Отечественная история. 2002, № 1. С. 68. 
2 Лаврова Э. А. Особенности развития литературы 1940–1960-х годов 

// Русская литература ХХ века / Л. П. Кременцов, Л. Ф. Алексеева, 
Н. М. Малыгина и др.; под ред. Л. П. Кременцова: В 2 т. Т. 2. М., 2002. 
С. 16. 



16 Глава 1

содержание. «Высокого» в прямом и переносном смысле героя-лет-
чика сменяет связист, «аристократия» войны сменяется самыми 
низшими и рядовыми ее работниками. И зовут сослуживцы аста-
фьевского Матвея Савинцева вовсе не героически, почти женским 
именем Мотя (вряд ли Астафьев того времени имел в виду еван-
гельские аллюзии) — таким именем убавляется показное, внешнее 
«геройство». 

Продолжением этой тенденции травестирования стоит пола-
гать и изменение места и обстоятельств действия. С небес герой 
спускается на землю: «<…>  Матвей оказался в грязном русле ручья. 
Руки по локоть ушли в вязкий ил, ползти было трудно, но он упорно 
двигался к трубе, время от времени делая передышку и сплевывая 
вонючую воду <…>» [Т. 1, с. 76]. 

Характерно, что окончательный вариант рассказа «Граждан-
ский человек» получает иное название, рассказ стал называться 
«Сибиряк» (1959). Этим названием автор приближает своего перво-
го героя не только по военной специальности, но и по землячеству 
к себе, а понятие «сибиряк» с этого момента все более наполняется 
в его творчестве особым духовным, нравственным и психологиче-
ским содержанием. Это как бы новая ипостась, новая версия рус-
ского характера, связанная и с происхождением, и с симпатичными 
писателю душевными свойствами, необычной стойкостью к нрав-
ственным и физическим испытаниям. В наибольшей степени этот 
характер заявит о себе в 1960–1970-е годы, а в последнем романе 
приобретет еще и религиозный старообрядческий окрас в образе 
Коли Рындина. 

Можно предположить, что название рассказа (и первоначальное 
и окончательное) полемически заострено против принятых эсте-
тикой и доминирующей над ней и всюду идеологией 1940–1950-х 
годов понятий «советский человек» (лейтмотив «Повести о насто-
ящем человеке» Б. Полевого) и даже «русский человек» (К. Си-
монов с его «Русскими людьми»  — фигура активная в творческом 
сознании В. Астафьева). Наверное, потому Астафьев и останавли-
вается на «Сибиряке». Один из подходов к анализу литературных 
явлений в современном литературоведении традиционно «связан 



Первые литературные опыты  17

с восприятием литературы как одной из сфер воплощения русского 
национального характера»1. 

В. Астафьев оказался наиболее последовательным среди «си-
бирских» писателей. У А. Вампилова, В. Распутина, С. Залыгина, 
В. Шукшина тенденция вычленения сибиряка из общего понятия 
«русский характер» прослеживается менее явно и, наверное, поэтому 
определена наиболее четко лишь шукшиноведами. Так, в изданном 
на родине В. М. Шукшина сборнике научных статей без особого тру-
да находим отсылки к «региональной рефлексии» писателя, к «вос-
точному вектору» в развитии русского национального характера. 
По мотивированным и обоснованным предположениям С. М. Коз-
ловой, в художественном мире В. Шукшина лишь сибирский вектор 
ведет «не к концу русского света, а к его новому началу»2. В прозе 
В. Астафьева эта идея, судя по первому рассказу, намечается рано 
и противоречиво развивается практически во всех произведениях, 
достигает полноты и ясности в полном авторских симпатий и надежд 
образе сибиряка-старообрядца в романе «Прокляты и убиты». 

Бесспорно, что в выборе и предпочтении героя-сибиряка зна-
чительную роль играло сибирское происхождение автора расска-
за. Однако литература 1940–1990-х годов и помимо В. Астафье-
ва уже «выдвинула» в качестве героев отважного алтайца Валегу 
(В. Некрасов «В окопах Сталинграда»), богатыря-сибиряка, раз-
ведчика Аниканова (Э. Казакевич «Звезда»), сибиряков в «белых 
полушубках» в заснеженном Подмосковье (Г. Владимов «Генерал 
и его армия»). 

Если Э. Казакевича вполне можно «заподозрить» в земля-
ческих симпатиях к сибирякам (долгое время жил на Дальнем 
Востоке), то уроженец Киева В. Некрасов мог долго наблюдать 
сибиряков по большей части на фронте. Интересно, что сама тен-
денция (героизация сибиряка) зародилась именно в военной прозе 

1 Голубков М. М. Русская литература ХХ в.: После раскола. М., 2001. 
С. 10. 

2 Козлова С. М. Региональная концепция национального возрожде-
ния в прозе В. М. Шукшина // Творчество В. М. Шукшина: Поэтика. 
Стиль. Барнаул, 1994. С. 4–9. 



18 Глава 1

В. Некрасова — писателя, у которого во многом учились после Вели-
кой Отечественной войны молодые прозаики-баталисты. Повесть 
«В окопах Сталинграда» (1946) в качестве надежной опоры коман-
дира, в качестве не по годам опытного и находчивого бойца изобра-
жает сибиряка Валегу. «Он никогда ничего не спрашивает и ни од-
ной минуты не сидит без дела. Куда бы мы ни пришли — через пять 
минут уже готова палатка, уютная, удобная, обязательно выст-
ланная свежей травой. Котелок его сверкает всегда, как новый»1. 
У некрасовского Валеги неидеальные отношения то ли с властью, 
то ли с законом: «За что-то судился, за что — не говорит. Сидел. До-
срочно был освобожден. На войну пошел добровольцем»2. Послед-
няя деталь истории Валеги, вероятно, могла побудить В. Астафьева 
к деталям воспоминаний о его собственном добровольном уходе 
на фронт. Валега — искренний патриот Сибири, Алтая: «У нас хо-
рошие места на Алтае. Не такие, как здесь. Сами увидите»3. В аста-
фьевском Савинцеве живет созвучная гордость за родные места. 

Историкам Великой Отечественной войны еще предстоит изу-
чить роль «сибирских дивизий» в спасении Москвы 1941 года (для 
персонажей Г. Владимова она отчасти сомнительна), но для В. Аста-
фьева здесь нет места для рефлексии, как нет оснований для со-
мнений в надежности воинов-сибиряков, изображенных в упомя-
нутых выше известных литературных произведениях. Здесь место 
для вполне объективной констатации: «восточный вектор» в раз-
мышлениях о русском характере послевоенной прозы не иниции-
рован писателями-сибиряками, но ими успешно продолжен, развит 
и усилен. 

Стремясь к достоверности и следуя наметившимся в литера-
туре реалистическим тенденциям, Астафьев и в первых литера-
турных опытах пытается избавиться от псевдооптимистических 
мотивов. В первой редакции, вошедшей и в первую книгу расска-
зов «До будущей весны» (1953), рассказ завершался ранением 

1 Некрасов В. П. В окопах Сталинграда. Повесть. М.: Астрель; Влади-
мир: ВКТ, 2012. С. 30. 

2 Там же. С. 31. 
3 Там же. С. 31. 



Первые литературные опыты 19

и награждением главного героя. Но в последующем В. Астафьев, 
по  утверждению критика А. Н. Макарова, «<…> восстановит ру-
кописный вариант  — не выздоравливать в госпиталь пошлет 
его»1. Писатель убирает из финала надежду на счастливый исход. 
В рассказе «Сибиряк» вместо ранения, тем более — вместо победы 
и орденов (в первой редакции Мотя скромно отказывался от ор-
дена), Савинцев находит в бою смерть. В пику штампам победно-
го рассказа, вместо неуязвимого чудо-богатыря читатель видит 
перед собой обычного «гражданского человека», делающего кро-
вавую «работу» войны. 

Рассуждая о существе пародии, О. М. Фрейденберг замечает: 
«Пародия есть имитация возвышенного посредством жалкого. Не-
соответствие содержания и формы, передразниванье, перевод с тра-
гического на комическое»2. Поэтому нет причин считать первый 
астафьевский рассказ сатирическим рассказом-пародией: сатири-
ческие приемы не выражены, пародируемый источник обозначен 
автором вне текста произведения и предельно общо. Это, скорее, 
рассказ, содержащий приемы, близкие к пародийным. Но нет ос-
нований и сожалеть о невыраженной пародийности рассказа: в нем 
есть самое в этом случае главное и обнадеживающее  — граждан-
ская смелость возвысить голос против складывающихся штампов 
и стереотипов. Вместе с тем здесь формируется особая астафьевская 
манера письма — особого рода пародийность. В свое время особое 
название этой разновидности пародийности дал Ю. Н. Тынянов: 
«Пародичность и есть применение пародических форм в непаро-
дийной функции»3. В числе проявлений «пародичности» Тынянов 
называет прежде всего «отсутствие направленности на какое-либо 
произведение»4. У Астафьева в этом рассказе «пародичность» до-
полняется еще и отсутствием установки на смех. 

1 Макаров А. Н. Идущим во след. М., 1969. С. 710. 
2 Фрейденберг О. М. Происхождение пародии // Русская литература 

ХХ века в зеркале пародии. М., 1993. С. 392. 
3 Тынянов Ю. Н. О пародии // Русская литература ХХ века в зеркале 

пародии. М., 1993. С. 366. 
4 Там же. С. 367. 



20 Глава 1

Представляется, безусловно, важным, что для рассказов, по-
вестей В. Астафьева исследуемого периода характерен персонаж, 
кровными узами связанный с Сибирью, свою принадлежность 
к русской национальной идентичности чувствующий через малую 
родину. 

Очевидно, что первый астафьевский рассказ открывает (точ-
нее  — пока еще абрисно намечает) в творчестве прозаика тип ге-
роя-сибиряка, тип развитый, дополненный, трансформированный 
в зрелых и поздних произведениях писателя. Астафьевский сиби-
ряк — человек мужественный, жизнестойкий, свято соблюдающий 
долг перед большой и малой родиной, перед домом, родной дерев-
ней, перед семьей и ее уцелевшими в бедах представителями. 

Главный герой рассказа Матвей (Мотя) Савинцев и в пер-
вом варианте произведения был сибиряком-алтайцем, и в окон-
чательном варианте им же остался. Радикальному изменению, 
как уже упоминалось, подвергся финал рассказа: в первом вари-
анте Савинцев оказывается в госпитале, во втором  — погибает 
на поле боя. 

Финал второй редакции рассказа свидетельствовал об утверж-
дении трагического аспекта в изображении войны, аспекта, уси-
ливавшегося у В. Астафьева на протяжении всего его творчества 
и приведшего его в романе «Прокляты и убиты» к изображению 
Великой Отечественной войны в качестве едва ли не Апокалипсиса. 
Измененное же название первого рассказа не только приближает 
героя к автору по принципу землячества, но ставит на первый план 
сибирскую этническую идентичность главного героя, отражая на-
метившуюся у писателя тенденцию к поэтизации образа Сибири, 
сибиряков. 

В эпизоде гибели главного героя, в ответ на «последнюю запо-
ведь» Моти Савинцева его фронтовой товарищ Коля Зверев «за-
выл и затопал ногами. — Да какое ты имеешь право заживо в моги-
лу оформляться?! Ты есть сибиряк! Понятно?! И ты живой будешь! 
Понятно?!» [T. 1, с. 82]. Заметим, что в первом варианте рассказа 
этой реплики нет. В рассказе «Гражданский человек» поведение 
и ранение Матвея Савинцева в значительной степени и несколько 



Первые литературные опыты  21

наивно «героизируется»: «Пока исправляешь, наказ дам… — Зна-
чит, связь, пока я бежал, работала через мотину сжатую в кулак 
руку,  — отметил про себя телефонист. К  горлу Коли подкатил 
комок. Слово “наказ” родило знакомую грустную мелодию пес-
ни: “Степь да степь кругом…”»1. Зажатый в руке тяжелораненого 
провод в окончательной редакции не исчезает, видимо, эта деталь 
не показалась В. Астафьеву литературным штампом, но исчезает 
«наказ», вместе с «мелодией» народной песни. В одном эпизоде 
с суровым умирающим сибиряком эта деталь, можно предполо-
жить, в восприятии складывающегося писателя представилась из-
лишне сентиментальной, мелодраматичной. Аналогичная участь 
и у другой прощальной реплики героя, обращенной к оставляемой 
им семье: «— Родимые мои… детушки… Пелагеюшка…»2

Подготавливая к печати свое пятнадцатитомное собрание сочи-
нений, во вступительной статье к первому тому, который знамена-
тельно открывается рассказом «Сибиряк», писатель отмечал: «Он 
и сейчас-то, после капитальной переработки и доработки опытной 
рукой, — не ахти что, а тогда был и вовсе наивненький, блекленький, 
но в нем было и притягательное свойство — я все списывал с “на-
туры”, в том числе и главного героя — моего товарища по фронту. 
Все-все: имя, фамилия, название фронтовых и тыловых деревень, 
количество детей и т. д. » [T. 1, с. 15]. 

Принадлежность Матвея Савинцева к сибирякам в финале по-
следнего варианта рассказа открыто акцентируется трижды: «— Ране-
ние пустяковое, и не с такими выживают, а ты мужик крепкий, сиби-
ряк» [T. 1, с. 82]. В довесок к этому косвенным упоминанием Сибири 
является перенесенное из начального варианта в окончательный 
упоминание о разнице во времени между Украиной, где находится 
боец Матвей Савинцев, и Сибирью: «Моте разъяснили, <…>: если 
здесь на Украине, вечер, то на Алтае уже ночь»3. Комментирующая 

1 Астафьев В. П. Гражданский человек // Чусовской рабочий. 1951. 
№ 48. 

2 Астафьев В. П. Гражданский человек // Чусовской рабочий. 1951. 
№ 39. 

3 Там же. № 39. 



22 Глава 1

эпизод авторская ремарка в первом варианте предельно лаконична: 
«Край родной был всегда с Мотей — разницы во времени для него 
не существовало»1. В окончательном варианте имеет место значи-
мое для нашей темы уточнение: «Не о чем было спорить. Родной 
край <…> всегда и всюду с солдатом — они врастают в его сердце на-
вечно» [T. 1, с. 71]. Крестьянин-сибиряк, по мысли писателя, носит 
свою «малую» родину в душе. Сибирская идентичность сохраняется 
(«край родной» — «родной край»), дополняясь крестьянской при-
вязанностью к деревне и дому («своя деревня, свой дом»). Здесь, 
вероятно, имеет место и усилившееся с течением времени влияние 
образности и мотивов «Дома у дороги» А. Т. Твардовского. 

В рассказе «Гражданский человек» главный герой так пред-
ставляется своему командиру: «— Савинцев моя фамилия. Матвей 
Савинцев. Я с Алтая… Может, слыхали деревня Каменушка есть не-
далеко от Тогула, — так из нее. — Нет, не слыхал, товарищ Савин-
цев. Много деревень у нас в стране. — Наша деревня особенная! — 
Савинцев оглянулся по сторонам, видимо подыскивая сравнение 
для своей деревни, и, не найдя, закончил: в общем, всем дерев-
ням  — деревня!»2 Этот эпизод практически в неизмененном виде 
вошел и в последний вариант рассказа. Трагический финал расска-
за (смерть Савинцева), троекратное упоминание о сибирском роде 
Матвея, усиленные новым названием, позволяют сделать вывод 
о том, что все это является и результатом поиска «своего» героя, по-
иска, характерного для В. Астафьева 1950–1960-х годов. Этот поиск 
оказался сопряженным со стремлением писателя увидеть неповто-
римое человеческое, «антропоморфное» обличье дорогой для писа-
теля Сибири. 

Не подвергнется аннигиляции, авторской правке и особый 
складывающийся лирический психологизм астафьевской прозы. 
Командир взвода, отправляя Савинцева на опасное задание, вдруг 
на мгновение задумывается, и к нему уже «адресуется» автор-по-
вествователь рассказа: «О чем ты задумался, бывалый командир? 

1 Там же. № 39. 
2 Астафьев В. П. Гражданский человек // Чусовской рабочий. 1951. 

№ 39. 



Первые литературные опыты  23

Ведь не первый раз по твоему приказу идет человек туда, откуда 
может не вернуться. Много пережил ты, много видел смертей, 
сам ходишь рядом с ней, а все еще не можешь привыкнуть. Так же 
как в первый раз, сжимается сердце, будто с уходом бойца отры-
вается от него с болью что-то дорогое, близкое»1. С минимальной 
правкой этот эпизод войдет в окончательный вариант, демонстри-
руя складывающуюся приверженность прозаика к лиризации по-
вествования через включение авторского «голоса» в психологиче-
ски напряженные его эпизоды. Это создает особую прерывистость 
повествования, своеобразную дискретность, когда эпическое по-
вествование о событиях из жизни героя прерывается эмоциональ-
но окрашенными размышлениями автора. 

Заметим, что этот способ лиризации эпического повествова-
ния в рассказе явно перекликается с аналогичным приемом в рус-
ском песенном фольклоре: в народной песне «Вот мчится тройка 
почтовая» одним из наиболее патетических элементов оказывается 
вопрос, обращенный к ямщику: «О чем задумался детина?» При-
страстие к песенному фольклору В. Астафьев обнаруживает в этом 
рассказе не только в восходящем к поэтике народного творчества 
риторическом обращении к «молодому командиру». Чувствую-
щий приближение смерти Мотя, обращаясь к напарнику, заявляет: 
«Пока исправляешь, наказ дам…»2 «Наказ» перед смертью — дра-
матическая высшая точка развития действия, кульминация фоль-
клорных произведений, в том числе и песни, упоминаемой в свя-
зи с Мотиным «наказом» «Степь да степь кругом»3. В народном 
песенном фольклоре распространено и риторическое обращение 
к образу из мира природы: «Что стоишь, качаясь, тонкая рябина?» 
Показательно, что этот поэтический прием (риторическое обраще-
ние к «персонажу» из мира природы) прозаик В. Астафьев затем пе-
реносит в название одного из рассказов: «О чем ты плачешь, ель?» 

1 Астафьев В. П. Гражданский человек // Чусовской рабочий. 1951. 
№ 41. 

2 Астафьев В. П. Гражданский человек, 1951. № 47. 
3 Там же.  



24 Глава 1

Показательно, что уральская локация колхоза «Уральский пар-
тизан» в первом астафьевском романе «Тают снега» (1958) имеет 
исторически родственную Сибири «привязку». Некогда Урал вос-
принимался как часть Сибири. Не только историко-географиче-
ская, но и литературная традиция свидетельствует о том же. Родив-
шийся на Урале и об Урале писавший известный русский прозаик, 
вошедший в жизнь с фамилией Мамин, взял себе литературный 
псевдоним Д. Н. Мамин-Сибиряк. Правда, уже с начала ХХ века 
Урал и Сибирь воспринимались не как часть и целое, а как разные 
и самоценные в географическом, этнокультурном, социально-эко-
номическом и геополитическом плане регионы России. 

Журналистские псевдонимы пишущего «по лекалам соцкласси-
цизма»1 начинающего литератора (сотрудника газеты «Чусовской 
рабочий», ведущего рубрики «Культура» и «Промышленность») 
В. Астафьева имели в основном скромно «отыменные», восходящие 
к имени отца и матери, корни: В. Петров, В. Лидин и т. п. Но среди 
них в выпусках газеты за 1951–1956 годы имел место и псевдоним, 
связанный с Сибирью, с местом рождения и детства В. Астафьева — 
В. Саянский. Это подтверждает приверженность начинающего пи-
сателя малой родине. 

Практически в одно время с астафьевским рассказом «Сиби-
ряк», в 1958 году вышел из печати роман Ф. А. Абрамова «Братья 
и сестры» — факт общеизвестный в истории отечественной словес-
ности. В истории становления «деревенской прозы» он может быть 
квалифицирован (наряду с «Сельскими жителями» В. Шукшина, 
«Матрениным двором» А. Солженицына, «На Иртыше» С. Залы-
гина) в качестве начала, отправной точки этого продуктивного на-
правления русской литературы. Но далеко не все, даже в целом зна-
комые с творчеством В. Астафьева, помнят, что в том же году увидел 
свет и роман В. Астафьева «Тают снега». Первый абрамовский ро-
ман органично перерос в тетралогию, являющуюся эпическим по-
лотном русской жизни 1940–1970-х годов. Астафьевский роман 
оказался «забытым» не только в истории литературы, но и самим 

1 Ростовцев Ю. А. Страницы из жизни Виктора Астафьева. М.: Энци-
клопедия сел и деревень, 2007. С. 92. 



Первые литературные опыты  25

автором (с 1962 по 1997 год он не переиздан ни разу). Почему ока-
залась различной судьба этих произведений, имеющих не только 
на первый взгляд значительные черты общности? 

Конец ХIХ — первая половина ХХ столетия отмечены соци-
ологами того сложного этапа мировой истории как период слома 
аграрного строя1, вытеснения аграрного уклада городской, инду-
стриальной цивилизацией. То, что социологи называют «инду-
стриальной цивилизацией», в поэзии начала ХХ века получило 
именование «Город», а наступление нового уклада часто воспри-
нималось как война Города и Деревни («двухсотлетняя война» 
в романе Е. Замятина «Мы»). Соперничество, борьба Города и Де-
ревни позднее реализуются в ярких поэтических метафорах сорев-
нования, «гонки» рыжего жеребенка и «стального коня» — паро-
воза, схватки новых реалий с традиционными: «О, электрический 
восход, // Ремней и труб глухая хватка, // Се изб древенчатый 
живот // Трясет стальная лихорадка!»2 И у С. Есенина, и у «дере-
венщиков», несмотря на кардинальные отличия их идиостилей, 
наступление Города осмыслено в полемике с доминировавшими 
социальными теориями, но в параллель с ними. Достигнутыми 
результатами социальной революции в России оказались не сво-
бода, равенство и братство вкупе с чаемой русскими справедливо-
стью, а форсированные индустриализация и урбанизация — осно-
вы, главные составляющие индустриальной цивилизации. В ней, 
по мнению ее оппонентов, нет места традиционным ценностям 
гибнущей аграрной цивилизации: братству, человечности, беско-
рыстной любви. 

В каком-то смысле русский поэтический «большевизм» стал 
утопической попыткой сохранить в условиях «скачка» в инду-
стриальное общество ценности аграрной цивилизации. Вероят-
но, и это имел в виду С. Есенин, когда эпатирующе заявлял о себе: 
«Мать моя  — родина, // Я  — большевик!» Русские писатели 

1 Вебер М. История хозяйства: Очерк всеобщей социальной и эконо-
мической истории. Петроград: Наука и школа, 1923. С. 18.

2 Есенин С. А. Сорокоуст // Есенин С. А. Полн. собр. соч.: в 7 т. Т. 2. М.: 
Наука — Голос, 1997. С. 82. 



26 Глава 1

увидели наступление новой для России эпохи, связанной с цен-
ностями, соблазнами и проблемами городской цивилизации, 
с ее индивидуализмом — разобщенностью людей, с автономией 
и «свободой личности», потерянностью человека, с кризисом се-
мьи, брака. 

Производственный роман — глубоко опосредованная реакция 
литературы на смену цивилизационных парадигм: от аграрной ци-
вилизации к цивилизации индустриальной. Сущность урбанистиче-
ской (индустриальной) цивилизации заключается не только в том, 
что работник, производитель промышленных продуктов отлучает-
ся от распоряжения ими владельцем заводов и фабрик, но и в том, 
что он перестает ощущать себя полноправным и полноценным че-
ловеком, распоряжающимся своей судьбой. Драма и трагедия этой 
утраты полноценности ярко воспроизведена и осмыслена в запад-
ноевропейской литературе: Э. Золя — «Жерминаль», Г. Гауптман — 
«Ткачи» и др. 

Интересно, что современные исследователи производственного 
романа отмечают существование и во французской литературе на-
чала ХХ века индустриального романа, но связывают его появление 
с завершением к этому времени «промышленной революции» в Ев-
ропе1. Мы убеждены, что и завершение одного из этапов промыш-
ленной революции, и возникновение индустриального романа сто-
ит датировать более ранними сроками. Косвенное доказательство 
этого заключается в том, что русский производственный роман уже 
в конце ХIХ века явно испытал значительное воздействие фран-
цузской романистики, в частности Э. Золя. Уже в «Молохе» (1896) 
А. Куприна сюжетно-образные созвучия с романом «Жерминаль» 
(1892) оказываются предельно яркими. Мотив трагической поте-
рянности человека среди строящихся и уже работающих циклопи-
ческих предприятий (шахта  — сталелитейный завод) объединяет 
эти романы, написанные в разных частях Европы. 

Помимо этих сюжетообразующих мотивов близка и симво-
лическая колористика произведений: «Все словно было охвачено 

1 Гаганова А. А. Идеологические барьеры развития жанра производ-
ственного романа // Пушкинские чтения. Вып. XVIII. 2013. С. 250.



Первые литературные опыты 27

зловещим заревом»1 — «кровавое зарево доменных и коксовых пе-
чей»; «Красное зарево пожара ярким и грозным блеском отража-
лось в бурной воде большого четырехугольного пруда»2. В России 
смена цивилизационной парадигмы в конце ХIХ — первой трети ХХ 
столетия приобрела ускоренный, катастрофически революцион-
ный, форсированный характер, поэтому реакция литературы ока-
залась более острой и масштабной. Русский ранний производствен-
ный роман — это Д. Мамин-Сибиряк («Приваловские миллионы», 
«Горное гнездо»), А. Куприн («Молох»), М. Горький («Фома Горде-
ев», «Дело Артамоновых»), А. Серафимович («Город в степи») и др. 
Характерно, что смена укладов жизни изначально получила в рус-
ской литературе различное осмысление и оценку: критическую, 
но эпически-уравновешенную (Д. Мамин-Сибиряк), позитивную, 
но с элементами скепсиса (М. Горький), откровенно негативную 
(А. Куприн, А. Серафимович). Их романы — отклик, в числе проче-
го предупреждающий о разрушении в человеке, всецело подчинив-
шем себя «делу», собственно человеческого. 

Утвердившаяся в ходе революционных преобразований го-
сударственная идеология России несколько десятилетий ока-
зывала значительное (прямое и опосредованное) воздействие 
на литературу: негативная оценка ускорившегося наступления 
индустриальной цивилизации не приветствовалась. Судьба писа-
телей «новокрестьянского» направления (С. Есенин, Н. Клюев, 
А. Ганин, С. Клычков и др.) — яркое тому свидетельство. Не при-
ветствовался и производственный роман, если он содержал в себе 
даже долю сомнения в благотворности индустриализации, эле-
менты социальной и технократической антиутопии (Е. Замятин 
«Мы», А. Платонов «Котлован», «Ювенильное море»). Совет-
ский производственный роман (Ф. Гладков, Л. Леонов, В. Катаев 
и др.) предупреждения Мамина-Сибиряка, Горького, Куприна, 

1 Золя Э. Жерминаль / пер. Н. Немчиновой. М.: Правда, 1981. [Элек-
тронный ресурс]. URL: http://lib.ru/INPROZ/ZOLYA/zola19_2.txt 
(дата обращения: 02.02.2023). 

2 Куприн А. И. Молох // Куприн А. И. Собр. соч.: в 9 т. Т. 2. М.: Правда, 
1964. С. 31, 79. 



28 Глава 1

Серафимовича, Замятина не воспринял. Он о радости созидания 
«нового мира», радости утверждения технократической утопии, 
о радости победы над архаикой «отсталой» аграрной цивили-
зации. С определенной уверенностью можно предположить, 
что этот пафос имеет в своем основании не только конъюнктур-
но-идеологические истоки, но и особенности мироощущения 
человека эпохи 1920–1950-х годов, от имени государства объяв-
ленного хозяином всей страны, особенности мировосприятия са-
мих авторов «производственных» сочинений. Поэтому относить 
производственный роман к явлениям исключительно антиэсте-
тическим («квазиэстетическим» — М. Голубков) далеко не всегда 
правомерно. 

Жанр, как и жанровая разновидность  — формально-содержа-
тельная структура, элементы которой воспроизводятся со значи-
тельной долей постоянства в текстах, тяготеющих к произведениям, 
структура которых воспринимается традицией в качестве образца, 
канона. Заслуживает внимания определение литературного кано-
на, данное И. Н. Сухих: «Литературный канон  — перечень, спи-
сок, собрание, множество текстов/авторов, считающихся образ-
цовыми, самыми ценными, ключевыми для данной национальной 
литературы и/или культуры»1. По мнению И. Н. Сухих, каноном 
производственного романа следует считать «Цемент» Ф. Гладкова, 
«Соть» Л. Леонова, «Время, вперед!» В. Катаева, некоторые другие 
произведения русской советской литературы. Это утверждение кор-
респондирует с мнением М. А. Литовской о литературе соцреализ-
ма: «Сознательно образуемое литературное направление и течение 
предполагают создание эталонных текстов»2. 

На наш взгляд, колхозный роман — жанровая разновидность, 
вариация производственного романа, изображающая изменение 
отношений между людьми русской деревни, между человеком 

1 Сухих  И. Н. Русский литературный канон XX века: формирование 
и функции // Вестник Русской христианской гуманитарной акаде-
мии. Т. 17. Вып. 3. 2016. С. 330. 

2 Литовская  М. А. Социалистический реализм как «образцовый» 
творческий метод // Филологич. класс. № 1(19). 2008. С. 15. 



Первые литературные опыты  29

и землей, когда в условиях индустриальной цивилизации в роли 
главного распорядителя и земли, и произведенного продукта вы-
ступает не сам крестьянин, а огосударствленные структуры, владе-
ющие необходимой для производства техникой и землей. Как нам 
представляется, эталон колхозного романа выработан в «Поднятой 
целине» М. Шолохова. Развитие, трансформация, а иногда и де-
градация (в произведениях писателей второго ряда и эпигонов) 
жанра активно происходили в прозе 1930–1950-х годов (В. Став-
ский, Ф. Панферов, С. Бабаевский, Г. Николаева, Г. Медынский, 
В. Овечкин и др.). 

Вполне объяснимо некогда имевшее место стремление неко-
торых авторов (наше — в том числе) к неосознанному «спрямле-
нию» генезиса деревенской прозы. Происхождение деревенской 
прозы они, вероятно, из лучших побуждений, напрямую связыва-
ли с русской классической литературой, в частности, с творчеством 
И. А. Бунина1. Но несмотря на аргументированность и убедитель-
ную логику этих и аналогичных попыток, в целом это — желание 
создать «чистую» линию происхождения, стремление привнести 
«чистоту крови» в родословную литературного феномена, априори 
отметающее  воздействие на «деревенщиков» их непосредственных 
предшественников, «родителей» в лице «производственной лите-
ратуры». 

Первый роман В. Астафьева, как и первая часть тетралогии 
Ф. Абрамова, по нашему мнению, во многом следуют за кано-
ном колхозного романа, сложившимся как строгая взаимосвязь 
постоянных мотивов. Под мотивами здесь имеются в виду обо-
значенные А. Н. Веселовским «неразлагаемые далее элементы 
низшей мифологии и сказки»2. «Признаки общности и повторя-
1 См., например: Гончаров П. А. Бунинская традиция и русская соци-

ально-этическая проза 60–80-х годов // И. А. Бунин и русская куль-
тура. Елец: Квадрат, 1995. С. 15-25; Шленская Г. М.  Виктор Астафьев 
и Иван Бунин (к постановке проблемы) // Сиб. огни. 2008. № 6. 
[Электронный ресурс]. URL:  https://www.sibogni.ru/content/viktor-
astafev-i-ivan-bunin

2 Веселовский А. Н. Историческая поэтика. М.: Высш. школа, 1989. 
С. 301. 



30 Глава 1

емости»1 являются для нас одинаково важными. Как известно, 
В. Я. Пропп определил мотив как «неразлагаемую единицу по-
вествования»2. Именно в этом значении (первоэлемент, на осно-
ве и с использованием которого выстраивается конкретное про-
изведение словесного искусства) понятие «мотив» используется 
нами здесь и далее. К числу основных, эталонных есть основания 
отнести следующие мотивы, структурные элементы «колхозно-
го» романа: 
• в основании сюжета и композиции находится установление 

и совершенствование нового способа организации отношений 
между человеком и землей по типу индустриального производ-
ства, с педалированием преимуществ коллективного машинно-
го труда; 

• развитие романного действия связано с вторжением в деревен-
скую жизнь «посланца партии», своего рода «культурного ге-
роя», чье понимание бытия оказывается иным, чем у коренных 
обитателей деревни; 

• «культурный герой», он же «посланец партии» совершает не-
кий переворот (метаморфоз, соотносимый со сказочным моти-
вом чуда) в организации и производстве социума деревни;

• взаимоотношения «культурного героя» с остальными персона-
жами, с противниками нового уклада, с государством оказыва-
ются основой многочисленных сюжетных линий; 

• коллизии производства обусловливают личные истории героев; 
• утверждаемая «культурным героем» новая организация жизни 

изображается в утопическом ракурсе, как безусловно прогрес-
сивная, приносящая благо человеку и государству. 
По причине того, что Россия продолжала до рубежа 1950–

1960-х годов оставаться страной по преимуществу крестьянской, 
точнее  — деревенской, литература деревенской темы и колхоз-
ный роман, ее в это время представляющий, приобрели в русской 
литературе значительную популярность. Молодые, деревенские 

1 Там же. С. 305. 
2 Пропп В. Я. Морфология волшебной сказки. М.: Лабиринт, 2001. 

С. 15. 



Первые литературные опыты  31

по происхождению писатели эту литературу и этот жанр не могли 
и, вероятно, не хотели игнорировать. 

Однако и процесс перехода к новой цивилизации, и резуль-
таты этого перехода новой генерации писателей, вступавших 
в большую литературу в 1950–1960-е годы, представлялись весь-
ма далекими от идеала. Для них обращение к теме деревни носи-
ло глубоко личный характер и одновременно оказывалось спо-
собом приобщения к острым социальным проблемам. На пике 
процесса индустриализации и урбанизации в России «деревен-
щик» В. Шукшин рассуждал: «Если экономист, знаток социаль-
ных явлений, с цифрами в руках докажет, что отток населения 
из деревни  — процесс неизбежный, то он никогда не докажет, 
что он  — безболезненный, лишенный драматизма. И разве все 
равно искусству, куда пошагал человек. Да еще таким массовым 
образом»1. 

На наш взгляд, и «Братья и сестры» Ф. Абрамова, и роман 
В. Астафьева «Тают снега» в определенной мере придерживаются 
канона (эталона) колхозного романа: развитие действия в романах 
связано с вторжением представителя государства/партии, свое-
образного «культурного героя», несущего колхозникам передовые 
идеи (Лукашин у Абрамова и Тася Голубева у Астафьева); при уча-
стии и под руководством «посланца партии» происходит радикаль-
ное совершенствование нового способа отношений между людьми 
и между человеком и землей (Лихачев у Абрамова и Птахин у Аста-
фьева отстранены от управления колхозом); этот переворот имеет 
партийное идеологическое обоснование («сентябрьский пленум» 
у Астафьева, партийные директивы, исходящие «от самого т. Ста-
лина» в переложении Лихачева у Абрамова); совершенствование 
(в утопическом ракурсе) колхозной жизни позитивно оценивается 
прозаиками; главные события в жизни героев обусловлены их уча-
стием в решении производственных задач государственной важно-
сти, а отношение персонажей к созидательному труду оказывается 
основой для их оценки авторами. 

1 Шукшин В. М. Вопросы самому себе // Шукшин В. М. Собр. соч.: 
в 3 т. Т. 3. М.: Молодая гвардия, 1985. С. 580. 



32 Глава 1

Институализированный в литературе 1930–1950-х годов ка-
нон колхозного романа (как и жанра производственного рома-
на в целом) есть соблазн уподобить основе ткани, той основе, 
с помощью которой ткач выделывает ткань. Основа, как извест-
но, определяет многие параметры создаваемой ткани. У автора 
одной из первых производственных драм Г. Гауптмана имеется 
характерный эпизод, в котором приемщик упрекает ткача в дур-
ном качестве ткани. Ткач, использовавший выданную фабрикан-
том основу, парирует: «Видно, основа была такая. Что получил, 
то и натянул на станок, то и снял с него. Не могу я ее сделать луч-
ше, чем она есть»1. Равнение на «Поднятую целину» М. Шолохова 
как на канон, на «основу» очевидна у анализируемых авторов даже 
и в некоторых деталях. У Ф. Абрамова привязанность к Шолохову 
как одному из знаменитых писателей-современников актуализи-
ровалась, как известно, его научной работой (кандидатская дис-
сертация о Шолохове, шолоховский семинарий). Деревня глазами 
Лукашина, «постороннего человека», — такая стратегия повество-
вания открыто ассоциируется с фигурой «двадцатипятитысяч-
ника», приезжающего в хутор Гремячий Лог. В образе Харитона 
Лихачева ощутимы горячность и нетерпимость Макара Нагульно-
ва. В Варваре Иняхиной, в ее претензиях на Лукашина до опреде-
ленной степени проглядываются любвеобилие и смелость Лушки 
Нагульновой. В Федоре Капитоновиче оживают черты и свойства 
«культурного хозяина» Якова Островнова, надевшего на себя ма-
ску опытника-«мичуринца». 

У В. Астафьева, как и у Ф. Абрамова, следование канонам кол-
хозного романа (главный герой — «посланец партии», обновление 
колхозного производства и т. п.) проявилось и в романе «Тают сне-
га», и в некоторых рассказах, в частности, в примыкающем к роману 
по времени создания и тематике рассказе «Дядя Кузя  — куриный 
начальник» (1956). Его главный персонаж — одинокий деревенский 
старик дядя Кузя  — неприкаянностью и балагурством, жизнелю-
бием и изобретательностью во многом напоминает шолоховского 

1 Гауптман  Г. Ткачи. [Электронный ресурс]. URL: http://az.lib.ru/g/
gauptman_g/text_0020.shtml (дата обращения: 09.02.2020). 



Первые литературные опыты  33

Щукаря. В романе «Тают снега» таким героем оказывается извест-
ный всей области «старик с маленьким сморщенным лицом» — па-
стух Осмолов. Он «по-щукаревски» остроумен: «Хозяйство вести — 
не штанами трясти». Он радеет о колхозном добре («Я летом холю 
коров»). В его слове слышатся шолоховские приемы комикования, 
восходящие к каламбуру и макаронической речи: Мария Антуанетта 
превращается у него в Марью Туалету — кличку для лучшей коровы 
[Т. 3, c. 410]. Шолоховско-щукаревские «акварель» и «монополия» 
послужили, вероятно, своеобразной моделью для астафьевского 
юмора. С утверждением В. Астафьева на позициях «деревенщика», 
«деревенской прозы» с ее неприятием колхозных социальных но-
ваций, этот тип героя, едва наметившись, исчезает из произведений 
писателя. 

Первый астафьевский роман в качестве инструмента отрица-
ния лжи, неправды использует сатирические приемы. Сатира имеет 
место в характере  Лихачева. Его «молодечество» уже обернулось 
однажды тюрьмой, теперь оно проявляется в показном удальстве, 
в щегольстве словесном и поведенческом. Используемый в романе 
и характеризующий персонажа песенный фрагмент представляет 
собой пародийно «переиначенный» «жестокий романс». В тексте 
популярной в 1950–1960-е годы песни имеется отражающий куль-
минацию романса фрагмент: «Шла она к другому прижималася // 
И уста скользили по устам». «Посказитель» Астафьев вкладывает 
в уста Лихачева пародийную фразу: «…Шла она к забору пр-ри-и-
жи-малася, // И спина скользила по гвоздя-ам. . » [Т. 1, с. 305]. Па-
родия позволяет здесь снять романтический ореол с бывшего «бла-
таря» Василия Лихачева, а включение «потаенного» для советского 
времени фольклора обнаруживает складывающиеся особые свой-
ства фольклоризма писателя. 

Кстати, мягкая ирония касается в романе и образа Таси Голу-
бевой, а через нее и других составляющих структуры производ-
ственного романа. Ни Тасе, ни Уланову так и не удалось превра-
тить «отстающий колхоз в образцовый». В случае с Тасей можно 
усмотреть следование за фабульной схемой «Повести о директоре 
МТС и главном агрономе» Г. Николаевой, других произведений 



34 Глава 1

на «колхозную» тему — «Поднятой целины» М. Шолохова прежде 
всего. Эпигоны и последователи Шолохова, используя фабуль-
ную схему его романа (приезд в деревню передового городского 
человека  — «культурного героя»  — и благотворные последствия 
его вмешательства в деревенскую жизнь), всячески «маскируют», 
скрывают свое подражание. У Г. Николаевой и В. Астафьева в де-
ревню приезжают женщины, колхоз уже создан, жизнь в нем надо 
налаживать заново. 

Заметим здесь, что особенности астафьевского комизма, наме-
тившиеся и проявившиеся в его произведениях 1950-х годов (па-
родийность, буффонада как комизм положений, макароническая 
речь, ирония, переходящая в сарказм), будут развиты писателем 
в образе колхозных «активистов» «тетки Татьяны», Ганьки Бол-
тухина («Последний поклон») и в радетельнице издательского 
дела Сыроквасовой («Печальный детектив»). Водевильное «не-
узнавание» станет основой комизма глав-рассказов «Царь-рыбы» 
(браконьер, пытающийся продать незаконный улов инспектору 
рыбнадзора). Макароническая речь с включением украинизмов 
придаст специфическую окраску образу рыбака Грохотало. Образ 
Мусенка, как и целый ряд других персонажей романа «Прокляты 
и убиты», станет реализацией политического сарказма Астафье-
ва в адрес господствовавшей в 1920–1950-е годы государственной 
идеологии. В целом же значительная активность и свой «набор» са-
тирических приемов в произведениях В. Астафьева является одной 
из ярких доминант его стиля, выделяющих его среди писателей-со-
временников, особенностью, отличающей его «колхозный роман» 
от абрамовского. 

В структуре, в позиции автора, в системе образов романов 
Ф.  Абрамова и В. Астафьева имеются значительные расхожде-
ния, различия, как между собой, так и с каноном колхозного ро-
мана. Казаков Гремячего Лога для «сознательной жизни» соби-
рает в колхоз партия и ее представитель. Сплочение деревенских 
жителей Пекашина ради победы есть их собственный порыв; 
причем этот порыв не выглядит романтическим — молодые пе-
кашинцы морозной предвесенней ночью (на календаре 1942 год) 



Первые литературные опыты  35

вышли… «навоз возить». Мотив войны, противостояния всего 
социума деревни, страны общему врагу превращает все другие 
обязательные для колхозного романа линии в факультативные. 
Стремление бюрократически, через районную газету, легко узна-
ваемого казенного патриота «оседлать» ситуацию, представить 
народный порыв как акцию местной власти, Абрамовым паро-
дируется. Узнавший утром о ночной работе пекашинцев Харитон 
Лихачев (случайное совпадение фамилий персонажей или ис-
пользование классицистического приема имени-характеристи-
ки?) рапортует о «своем» подвиге: «Дадим стране героический 
военный урожай! Колхозники колхоза “Новый путь” нагляд-
но отрешаются от благодушия, а также от мирных настроений, 
как учит нас товарищ Сталин. В ночь на 16 апреля под энергич-
ным руководством председателя тов. Лихачева они решительно 
перестроились на военный лад и открыли экстренную вывозку 
навоза сверх плана»1. 

Стилизация жанра «передовой» газетной статьи (лозунг в нача-
ле статьи, ссылка на партийного вождя, газетное бюрократические 
клише), оксюморон («навоз сверх плана») вместе с сюжетно-фа-
бульной ситуацией и карикатурной изворотливостью персонажа 
оказываются для писателя и способом пародирования публици-
стичности колхозного романа, и способом дифференциации органи-
чески, без лишнего шума выраженной заботы о своей земле, своем 
народе, своей армии от казенной бессмысленной фразы, прикрыва-
ющей конъюнктурно-политическое своекорыстие. 

В отличие от шолоховского «двадцатипятитысячника» Семе-
на Давыдова, в отличие от героини астафьевского романа «Тают 
снега» абрамовский «посланец партии» Лукашин не столько 
«преобразует» колхозную жизнь, сколько участвует в ней и на-
блюдает за ней. Главная фигура колхозного романа приобретает 
у Ф. Абрамова довольно зыбкие, с точки зрения канонов этого 
жанра, очертания: «В ближайшие дни Лукашин, обосновавшийся 
в Пекашине не то в роли постоянного уполномоченного райкома, 

1 Абрамов Ф. А. Братья и сестры: роман // Абрамов Ф. А. Собр. соч.: 
в 6 т. Т. 1. Л.: Худ. лит., 1990. С. 95. 



36 Глава 1

не то в роли фронтовика-отпускника (все щадили его), выбрался 
в навины»1. Модальность сомнения, заключенная в двух «не то», 
в значительной степени уводит абрамовский роман от партийной 
определенности, от одного из главных элементов колхозного ро-
мана  — от доминирующей в его образной системе фигуры «по-
сланца партии». 

В 1960-е годы критик А. Макаров, адресуясь к Астафьеву, отме-
чал: «Вы отгрохали роман, не будучи еще писателем» [Т. 8, c. 217]. 
Характерно, что В. Астафьев безоговорочно принял эту резкую 
оценку. Эта точка зрения была откровенно высказана критиком 
в письме прозаику, но, вероятно, не только это стало причиной 
скорого охлаждения писателя к своему роману. Предположитель-
но, еще задолго до макаровского письма Астафьев увидел слишком 
много общего между своим романом и эпигонскими колхозными 
романами «лакировщиков». «Превосходство условно-романтиче-
ской выдумки над действительностью», называемой Ф. Абрамовым 
«балетом»2, технократическая направленность этих произведений 
уживались с воздействием на их структуру жанра социальной уто-
пии, поэтика которого весьма прозрачно соотносилась с той частью 
«соцреалистического канона», который побуждал в действительно-
сти видеть «коммуны ростки». 

Преодоление этих тенденций в литературе шло достаточно мед-
ленно и противоречиво. Характерная деталь: первые «антилакиро-
вочные» произведения на деревенскую тему (очерки В. Овечкина, 
С. Залыгина, Г. Троепольского и др.) содержали в себе элементы сю-
жетной схемы колхозных романов («деловая» интрига, озабочен-
ность персонажей по преимуществу производственными проблема-
ми и т. п.). Но это же относится и к Ф. Абрамову, который заявил 
о себе в литературе в качестве непримиримого критика «лакиро-
вочных» тенденций («Люди колхозной деревни в послевоенной 

1 Там же. С. 95. 
2 Абрамов Ф. А. Люди колхозной деревни в послевоенной прозе. Лите-

ратурные заметки // Абрамов  Ф. А. Чем живем-кормимся: Очерки; 
Статьи; Воспоминания; Литературные портреты; Заметки; Размышле-
ния; Беседы; Интервью; Выступления. Л.: Сов. писатель, 1986. С. 313. 



Первые литературные опыты  37

литературе»  — 1954), хотя свой явно противопоставленный этим 
тенденциям роман написал, во многом ориентируясь на жанровую 
схему излюбленного «лакировщиками» производственного романа 
о колхозной деревне. Первый астафьевский роман в откровенной 
лакировке действительности не упрекнуть: новая, колхозная, по-
слевоенная деревня изображается в нем достаточно критично: «Год 
от года меньше и меньше стали выдавать на трудодень хлеба и де-
нег, а о таких вещах, как сено, мясо, мед и прочее, — даже и говорить 
перестали» [Т. 1, c. 359]. 

События романа происходят осенью 1953 — весной 1954 года, 
в числе важных политических событий упоминается «сентябрь-
ский пленум ЦК», где рассматривались аграрные проблемы. Ме-
сто действия  — одна из пермских деревень. Колхоз «Уральский 
партизан», в котором работает прибывшая по направлению об-
кома Тася Голубева, да и близлежащие хозяйства ни богатством 
крестьян, ни высокими урожаями не отмечены. Но все действие 
произведения (и в этом его явное сходство с колхозным романом) 
связано с судьбой колхоза. Вывозка удобрений на оскудевшие 
поля, корм для скота, организация учебы полеводов и животно-
водов  — все это оказывается общим местом «Кавалера Золотой 
Звезды» С. Бабаевского, «Жатвы», «Повести о директоре МТС 
и главном агрономе» Г. Николаевой, «Районных будней» В. Овеч-
кина, «Братьев и сестер» Ф. Абрамова и астафьевского романа. 

С помощью добросердечного бригадира Лидии Николаев-
ны, опираясь на поддержку нового партсекретаря Уланова, Таисья 
Петровна Голубева делает удачные шаги к возрождению деревни. 
Параллельно с определяющей содержание произведения произ-
водственной фабулой и в непосредственной зависимости от нее 
в романе развивается и личная интрига, основанная на совпаде-
ниях. Тася поступает, как оказывается, в распоряжение директора 
МТС Чудинова, который восемь лет назад, находясь на излечении, 
соблазнил и оставил ее  — юную тогда госпитальную санитарку. 
Кстати, этот поворот фабулы выводил главного героя за пределы 
складывающегося уже в ту эпоху и канона военной прозы с его са-
крализацией офицеров-фронтовиков. 



38 Глава 1

От начала до финала роман пронизан идущей и от стереоти-
пов литературы 1950-х годов, от ментальности советского челове-
ка того времени и, вероятно, от молодого жизнелюбия писателя 
оптимистически светлой тональностью. Оптимистичность романа 
реализована не только в сюжете, она многократно сформулиро-
вана вербально: «Я вот часто теперь задумываюсь,  — неожидан-
но заговорила Тася, — задумываюсь над тем, что было бы со мной 
и с Сережкой, если бы вокруг нас не жило столько хороших людей» 
[Т. 1, c. 602]. Не стоит относить такого рода оптимистичность толь-
ко к воздействию идеологии того времени. Вероятно, это свойство 
эмоциональной сферы романа восходит и к особенностям миро-
ощущения В. Астафьева той эпохи. 

Но есть в произведении то, от чего В. Астафьев в дальнейшем, 
безусловно, откажется. Это облегченное решение острых проблем 
деревни и повышенное внимание к производственным вопросам. 
Астафьевский роман расстался с лакировочными тенденциями 
в изображении деревни, но во многом сохранил приверженность 
идеям социальной утопии, заявляющей о себе едва ли не в ка-
ждую минуту существования изображаемой уральской деревни. 
В третьей части романа сменили председателя — и у колхозников, 
и у «агрономши» уже определились явные надежды на лучшую 
жизнь. Новая и явно хорошая жизнь обещана прозрачно знако-
вым названием романа и его третьей части — «Тают снега», оби-
лием «хороших людей», которых встречает Тася в уральской де-
ревне и, в неменьшей мере, часто упоминаемым «сентябрьским 
пленумом». 

Направленная в деревню обкомом партии Тася Голубева со-
вершает некий едва ли не сказочный переворот в организации 
и производстве колхоза «Уральский партизан». Мотив чуда, реа-
лизованный в романе, явно разводит и В. Астафьева, и колхозный 
роман в целом с необходимой для реалистического произведения 
достоверностью. К идеям, созвучным абрамовскому роману, свя-
занным с утверждением ценности досоветских традиций деревни, 
В. Астафьев придет только в 1960-е годы, в «Последнем покло-
не». Но и на рубеже 1950–1960-х годов производственная фабула 



Первые литературные опыты  39

окажется воспроизведенной (во многом  — пародийно) В. Аста-
фьевым в повести «Перевал». В варианте «Стародуба» 1960 года 
писатель откажется даже и от производственного обрамления 
повести. Травестируются колхозные мотивы в «Последнем по-
клоне». В «Царь-рыбе» производственная деятельность строите-
лей ГЭС воспринимается как дело сугубо вредное для природы 
и людей. 

Композиционным центром абрамовского романа оказывается 
не уполномоченный райкома, не «культурный герой» и его отноше-
ния с колхозниками и райкомом, а северорусская деревня, изобра-
жаемая как семья, — отсюда название «Братья и сестры». Братство 
в отношениях между людьми как часть традиционного уклада рус-
ской жизни не только заявлено названием романа. Абрамовские ге-
рои не механически выполняют свои «технологические операции» 
на государственной (точнее — колхозной) теперь земле (как пред-
писано им установлениями и уставами утверждающейся индустри-
альной цивилизации), труд на земле оказывается основой их нрав-
ственности1, они помогают соседям (наводнение) и односельчанам 
(пренебрегая опасностью суда и заключения), демонстрируя ста-
ринную крестьянскую братскую взаимовыручку. Они склонны 
к вечевому, общинному обсуждению и решению наболевших про-
блем управления колхозом. Их сознание способно доверить судьбу 
деревни и колхоза женщине, здесь есть основания предположить 
не только советское «раскрепощение» женщины, но и актуализа-
цию коллективного бессознательного, связанного с допатриархаль-
ными и старообрядческими формами организации жизни Русского 
Севера. Они самоотверженно работают ради спасения себя и своих 
братьев и отцов на фронте. Они жалостливы к братьям и сестрам 
и безжалостны к себе, аскетичны и неподкупны, будучи на началь-
ственных должностях (Анфиса и Степан Андреянович). 

Благодаря этим поворотам сюжетно-мотивной основы, ведущие 
мотивы колхозного романа хотя и остаются в произведении, но пе-
рестают быть видимыми, скрываются, перестают восприниматься 

1 Галимова Е. Ш. Мотив праведности труда в прозе Федора Абрамова 
// Литература в школе. 2019. № 12. С. 7–10. 



40 Глава 1

искусственными в структуре семейного романа, народной эпопеи. 
Колхозный роман в «Братьях и сестрах» трансформируется в про-
изведение о ценности традиционных форм русского жизнеустрой-
ства. Рядом с сенной избушкой (топос, родственный по сакраль-
ной функции пашенной избушке С. Залыгина, охотничьей избушке 
В. Астафьева), местом осмысления седой старины и пытающейся 
с ней порвать современности, Лукашин начинает понимать избы-
точность своей «партийно-политической» миссии: «<…> от всего 
окружающего — от старой, замшелой избы с продымленными сте-
нами, к которым с севера вплотную подступал лес, от лоснящих-
ся коров, которых доили под открытым небом, от жаркого костра 
с подвешенными на крюках черными котелками и чайниками, возле 
которых возились бородатые старики, — от всего этого веяло такой 
первобытностью, что казалось, время веками не заглядывало сюда. 
Но здесь, в лесной глухомани, где по вечерам все живое изнывало 
и стонало от комара, это были наиболее разумные, столетиями про-
веренные формы бытия»1. 

Заметим также, что и первый сборник рассказов В. Шукшина 
«Сельские жители» отнюдь не чужд производственных мотивов 
и коллизий. Они составляют основу рассказов «Светлые души», 
«Правда», «Коленчатые валы». Но уже в этом сборнике писатель 
приходит к мысли о безусловной ценности традиционной крестьян-
ской нравственности. 

Эти же «проверенные формы бытия» являются для героев 
абрамовского романа спасительными вопреки жестокости собы-
тий Гражданской войны, коллективизации, военного лихолетья. 
Колхоз «Новый путь» выжил, помог одолеть Гитлера, благодаря 
тому, что в нем жива преданность земледельческому труду, привя-
занность к старым, традиционным способам приближения к исти-
не. Колхоз как социально-экономический феномен в этом романе 
не отрицается, он ставится логикой Абрамова в ряд явлений, со-
храняющих и развивающих «столетиями проверенные формы бы-
тия». Вероятно, здесь следует видеть оксюморонную полемичность, 

1 Абрамов Ф. А. Братья и сестры: роман // Абрамов Ф. А. Собр. соч.: 
в 6 т. Т. 1. Л.: Худ. лит., 1990. С. 181. 



Первые литературные опыты  41

контрастность названия колхоза («Новый путь») и нравственных 
принципов, исповедуемых пекашинцами. Характеризуя (весьма 
полемично) существо литературы социалистического реализма, 
М.  А.  Литовская отмечает: «Господствующей оказывается идея 
переделки несовершенств во имя будущих совершенств, прин-
ципиального разрыва с устоявшимся, традицией»1. В этом плане 
абрамовский роман стоит на диаметрально противоположной соци-
алистическому реализму позиции: он утверждает жизнестойкость 
человека, опирающегося на традицию. 

Открытая и скрытая полемика с канонами колхозного романа, 
начатая Ф. Абрамовым и В. Астафьевым еще в рамках этого жан-
ра, побудила этих писателей, других «деревенщиков» критически 
осмыслить идеи социального и научно-технического прогресса, 
выработать основные постулаты традиционалистской эстетики 
в рамках «деревенской прозы». Элементы производственной про-
зы, однако (в виде сюжетно-образных конструкций), продолжили 
свое существование и у Ф. Абрамова («Вокруг да около», во всей 
тетралогии «Братья и сестры»), и у В. Астафьева («Перевал», гла-
ва-рассказ «Уха на Боганиде»). Трудовая нравственность, воспри-
ятие труда как жизнеутверждающего начала — в основе этических 
принципов героев «Последнего поклона», «Царь-рыбы». В  «Пе-
чальном детективе» колхозные поля и фермы деревни Тугожилино 
предельно напоминают разруху и безотрадное запустение деревни, 
изображенной в первом астафьевском романе. «Осиповские гла-
вы» романа «Прокляты и убиты», повествующие об уборке хлеба 
в сибирском колхозе, преподнесенные «вне идеологии», восприни-
маются как единственное «светлое пятно» в мрачной событийной 
безысходности произведения. 

Многие мотивы, образы, темы первого романа найдут в последу-
ющем творчестве писателя свое продолжение и развитие. Среди мо-
тивов романа странничество, связанное с образом Таси Голубевой, 
окажется наиболее продуктивным. «Добрые странники» [Т. 1, с. 305, 
306], ищущие правды, пытающиеся построить свою жизнь и жизнь 

1 Литовская  М. А. Социалистический реализм как «образцовый» 
творческий метод // Филологич. класс. № 1(19). 2008. С. 20.



42 Глава 1

окружающих в соответствии со своими представлениями о правде, 
очерчены здесь писателем с необходимой полнотой. Вынужденное 
странничество присуще Ильке Верстакову и его спутникам («Пе-
ревал»), Култышу и Фаефану («Стародуб»), автобиографическому 
герою «Последнего поклона», «Царь-рыбы», «Веселого солдата», 
объективированным персонажам «Печального детектива», рома-
на «Прокляты и убиты», повестей «Так хочется жить», «Обертон». 
Необходимо заметить, что этот мотив сближает не только первый 
астафьевский роман с его зрелым творчеством, но и все творчество 
В. Астафьева с русской литературой ХХ века. К астафьевскому стран-
нику-правдоискателю в литературе этого времени близки (при всей 
их оригинальности) герои М. Булгакова, А. Платонова, М. Шолохо-
ва, С. Залыгина, В. Шукшина, В. Распутина, В. Маканина. 

Вместе с тем в романе рождается мотив (и связанные с ним 
тема и образ) сугубо оригинальный, характерный в его особом 
преломлении для творчества В. Астафьева. Это мотив оскорбле-
ния материнского, жизнетворческого начала в женщине и природе, 
земле. Происхождение мотива связано, вероятно, с уникальностью 
биографии писателя, потерявшего в раннем детстве мать, а затем 
и малую родину. В первом романе этот мотив связан с образом Таси 
Голубевой. Это ее своим малодушием оскорбил Чудинов, так же 
с его равнодушного позволения совершается и оскорбление нера-
дением всей матери-земли, находящейся в ведении его МТС. Наме-
тившаяся еще ранее тенденция отрицания лжи здесь реализуется 
через мотив возмездия за оскорбление, поругание женщины — ма-
тери — земли — природы. Возмездие станет основой фабулы это-
го романа (должен уехать из МТС Чудинов, посрамлены Птахин, 
Карасев). Но возмездие этого типа станет сюжетообразующим мо-
тивом «Стародуба», «Пастуха и пастушки», «Царь-рыбы», романа 
«Прокляты и убиты», повестей «Так хочется жить», «Обертон», 
«Веселый солдат», многих рассказов. Мотив возмездия в зрелом 
и позднем творчестве приобретет у писателя эсхатологические 
и религиозные черты, наиболее ярко выразившиеся в названии од-
ного из рассказов — «Светопреставление», станет даже предметом 
иронии некоторых критиков. 



Первые литературные опыты  43

Таким образом, роман «Тают снега» В. Астафьева является 
произведением, соотносимым по ряду элементов с каноном произ-
водственного колхозного романа. Романы В. Астафьева и Ф. Абра-
мова хотя и стоят у истоков развития творчества писателей, 
но имеют разную степень оригинальности. Абрамовский роман от-
крывал процесс переосмысления идей социального прогресса, про-
водя мысль о ценности и спасительности накопленного столетиями 
опыта организации народного бытия. Астафьевский роман, подоб-
но абрамовскому, в известной степени порывал с «лакировочны-
ми» тенденциями в изображении деревни, но во многом оставался 
под влиянием идеологии колхозного романа, под обаянием ожи-
дания сказочной метаморфозы в жизни села. Приверженность пи-
сателя по отношению к вдруг открывшимся ему «истинам» эпохи 
импульсивно сменяется не менее горячим их ниспровержением 
в последующую эпоху. Это свойство идиостиля писателя намети-
лось в том числе в его восприятии собственного романа, в использо-
вании сюжетных и образных элементов производственного романа 
в его более поздних произведениях. У В. Астафьева выдержана своя 
оригинальная траектория эволюции социально-этических при-
страстий. Ф. Абрамову, в отличие от В. Астафьева, не хватило века, 
чтобы испытать верность самых разных путей к истине, но появ-
ление в один год обоих романов свидетельствовало о созвучных, 
но разных, оригинальных шагах русских писателей к утверждению 
«деревенской прозы» в качестве выдающегося литературного фе-
номена второй половины ХХ века. 

Итак, первые литературные опыты В. Астафьева оказались 
в пространстве между стремлением писателя к достоверности, к ре-
алистической правдивости и стереотипами производственного ро-
мана на колхозную тему. Это свидетельствовало о противоречивом 
и сложном начале его творческого поиска. 



Глава 2
ПЕРСОНАЖ, ГЕРОЙ, ТИП:  

О ТИПОЛОГИИ АСТАФЬЕВСКОГО ГЕРОЯ  
19501960Х ГОДОВ

В. Астафьев в статье «В муках рожденный» (1959) описал 
тернистый путь появления на свет своего героя, который во мно-
гом повторяет судьбу всего фронтового поколения, а вместе с ним 
и самого автора. Герой, по мнению его создателя, «…человек быва-
лый, с хитрецой и усталостью, проживший нелегкую жизнь, усто-
явший перед трудностями и несправедливостями. Он так, запросто, 
не открывается. К нему еще ключик надо подбирать»1. Несмотря 
на заглавие статьи, в ней говорится не о «рожденном», а только 
рождающемся герое, к которому В. Астафьев подбирает заветный 
«ключик». Автор повествует о тяжелых испытаниях, «муках», ко-
торые способствуют рождению его характеров, типов. Справедливо 
возникает вопрос о сути этих и близких к ним (персонаж, действую-
щее лицо и т. п.) литературоведческих понятий. 

На наш взгляд, различия в смысловом наполнении этих поня-
тий вполне очевидны. Так, для типа характерно художественное 
обобщение, значительная часть общечеловеческого в характере. 
Разницу между персонажем и характером отмечал еще Аристотель: 
«Действующее лицо будет иметь характер, если <…> в речи или дей-
ствии обнаружит какое-либо направление воли, каково бы оно 
ни было <…>»2. «Направление воли» становится своеобразным 
маркером характера. Эта деталь имеет особую значимость для ана-
лиза характеров современной русской литературы, произведений 
В. Астафьева в частности. 

1 Астафьев В. П. В муках рожденный // Урал. 1959. № 6. С. 123. 
2 Аристотель. Поэтика; Риторика. СПб.: Азбука, 2013. С. 44. 



Персонаж, герой, тип: о типологии астафьевского героя... 45

Проявлению характера могут способствовать незначительные, 
на первый взгляд, поступки и события. Данной точки зрения при-
держивался Г. Э. Лессинг  — теоретик искусства и литературный 
критик. Он отмечал, что «с точки зрения поэтической оценки са-
мые великие дела те, которые проливают наиболее света на харак-
тер личности»1. Именно поступки, по мнению Лессинга, которые 
составляют события, «историю» героя, и являются воплощением 
характера. 

Философ и литературовед М. М. Бахтин определяет характер 
как «форму взаимодействия героя и автора», имеющего целью созда-
ние героя «как определенной личности»2. В данном определении про-
является естественная связь между понятиями характер и личность. 

Несколько иной подход к определению характера развивает со-
временный теоретик литературы Л. В. Чернец. По ее мнению, это 
те социально «значимые черты», которые находят свое воплоще-
ние в действиях и мыслях героя. Именно неповторимое сочетание 
этих черт, по мнению литературоведа, способствует проявлению 
индивидуальности героя, тем самым выделяя его из ряда прочих. 
Л. В. Чернец отмечает также, что «характер может быть односто-
ронним или многосторонним, цельным или противоречивым, 
статичным или развивающимся, вызывающим уважение или пре-
зрение и т. д.»3. Литературовед выделяет различные способы, содей-
ствующие раскрытию характера персонажа, среди которых: сюжет, 
портрет, речевые характеристики, костюм, интерьер и т. д. Имеет 
место точка зрения о существовании и вполне определенных «типов 
характеров персонажей»4. 

1 Лессинг Г. Э. Гамбургская драматургия. М.; Л.: Academia, 1936. 
С. 38–39. 

2 Бахтин М. М. Эстетика словесного творчества. М.: Искусство, 1986. 
С. 160. 

3 Чернец Л. В. Тип персонажа и его эволюция // Вестник МГПУ, серия: 
Филология. Теория языка. Языковое образование. М.: МГПУ. 2016. 
№ 4. С. 9. 

4 Бочаров С. Г. Характеры и обстоятельства // Теория литературы: Ос-
новные проблемы в историческом освещении. В 3 т. Т. 1. М.: Изд-во 
Акад. наук СССР, 1962. С. 346. 



46 Глава 2

Подобное толкование характера во многом оказывается близ-
ким к рассуждениям литературного критика А. Н. Макарова. 
Он отмечал, отзываясь о произведениях писателя конца 1950-х — 
середины 1960-х годов: «Астафьев нарисовал портрет не одного 
человека, а портрет характера, способность которого нравственно 
возвышаться есть следствие нравственного возвышения народа»1. 

Проза В. Астафьева 1950–1990-х годов отличается активностью 
героев, объединенных вполне определенными психофизическими 
свойствами. Главные персонажи его первого романа, «Перевала», 
«Стародуба», «Звездопада», «Кражи», «Последнего поклона», «Па-
стуха и пастушки», «Царь-рыбы», «Печального детектива», «Про-
клятых и убитых», повестей 1990-х годов представлены молодыми 
героями: детьми, подростками, юношами — в характерах которых, 
при всех их различиях, нет самоуспокоенности. Было ли так в прозе 
В. Астафьева изначально? Почему герои В. Астафьева по большей 
части не «взрослеют», не «стареют» вместе с их автором-творцом? 
Что дает художнику возраст персонажа, другие его свойства?

Главный герой первого опубликованного рассказа  — Матвей 
Савинцев — молодой, однако, по мнению многих сослуживцев, уже 
не юный солдат. Он успел обзавестись семьей, которая ждет его 
дома  — в алтайской деревне Каменушка. Основной действующий 
персонаж в упоминавшемся уже рассказе «Дядя Кузя  — куриный 
начальник»  описан и вовсе следующим образом: «Возраст его уже 
не тот, чтобы смеяться над ним. Старость на селе все еще почитает-
ся, да и трудом вечным заслужил дядя Кузя почтение» [Т. 1, с. 40]. 
В первом астафьевском романе «Тают снега» главная героиня  — 
мать-одиночка, работающая на благо колхоза «Уральский парти-
зан». Это уникальный пример, когда главная роль в произведении 
принадлежит женскому персонажу. При всей важности образов Ка-
терины Петровны в «Последнем поклоне» и Люси в «Пастухе и па-
стушке», трудно отрицать, что они лишь делят на неравные доли 
свое первенство с Витей Потылицыным в первом случае и с Бори-
сом Костяевым во втором. 

1 Макаров А. Н. Идущим вослед. М.: Сов. писатель, 1969. С. 764. 



Персонаж, герой, тип: о типологии астафьевского героя... 47

Подобные приоритеты можно объяснить способностью пи-
сателя правдивее передать именно мужские эмоции, чувства, 
которые ближе, понятнее ему. Это проявилось в работе В. Аста-
фьева над повестью «Пастух и пастушка», сам писатель замечал, 
что чем больше он исключал подробности судьбы Люси, «уби-
рал с нее литературные лохмотья, тем загадочнее и красивее она 
получалась» [Т. 3, с. 455]. Можно предположить, что подобная 
шлифовка образа послужила, вероятно, неосознанному стрем-
лению автора к достоверности сюжета. Ведь вряд ли Борис мог 
много узнать о Люсе за столь короткое время. Кроме того, писа-
тель наделяет героев различной композиционной значимостью. 
Это проявляется и в названии произведения, где «пастух» ока-
зывается в своеобразной «препозиции». Интересно, что одно 
из первоначальных названий повести — «Комета», — в котором 
приоритет героя («пастуха» Бориса Костяева) выразить вряд 
ли возможно, вместе с другими вариантами Астафьев отверг. 
Автор остановился на названии, которое было созвучно дере-
венской тематике и позволило «опытным чтецам» предопреде-
лить связь с ней без знакомства с текстом. Однако стоит заме-
тить, что повесть, действительно, появилась во время расцвета 
«деревенской прозы», для значимых героев-идеологов в ней 
(командир взвода Костяев, зачитывающийся Мельниковым-Пе-
черским; Ланцов, знакомый с Христовым учением; фронтовые 
«кумовья» Карышев и Малышев) свойственна позиция, харак-
терная для «деревенской прозы»: «Эта война должна быть по-
следней! Или люди недостойны называться людьми! <…> Прав 
Карышев, сто раз прав, одна истина свята на земле — материн-
ство, рождающее жизнь, и труд хлебопашца, вскармливающий 
ее…» [Т. 3, с. 36]. 

В написанной десятилетием раньше повести оказывается со-
звучным приведенному выше варианту не только «космическое» 
название («Комета»  — «Звездопад»), но и антивоенная настро-
енность, переданная в мольбе-проклятии Лиды: «Пусть же эта 
проклятая война остановится на день! Пусть остановится!» [T. 2, 
с. 250]. В образе Мишки Ерофеева едва прослеживаются черты, 



48 Глава 2

объединяющие антивоенный пафос с пафосом «деревенской про-
зы», с восхвалением созидательного труда «хлебопашца». Герой — 
впервые влюбленный бывший детдомовец — наделен (в большей 
степени в шутку) чертами потомственного сибирского «медвежат-
ника». Несмотря на значительную роль образа возлюбленной, она 
уступает первостепенное место «Мишке-Михею». 

В «Последнем поклоне» ситуация выглядит несколько иначе, 
чем в повести «Пастух и пастушка»: «убирать» детали, связанные 
с Катериной Петровной, у Астафьева не было оснований, ибо она 
и есть главный объект поклонения героя-повествователя. Судьба 
героини представлена настолько подробно, насколько она может 
быть известна внуку-рассказчику. Однако ее мысли, чувства, пе-
реживания открываются лишь через восприятие повествователя, 
только когда он «слышит» и «видит» ее. В данном случае уместной 
оказывается трактовка персонажа, представленная Г. Г. Хазагеро-
вым: «Персонаж является важным конструктивным элементом 
произведения, потому что в той или иной степени влияет на раз-
витие сюжета либо выполняет какую-то другую существенную 
функцию. Дело в том, что персонаж не только действует, то есть 
не только совершает поступки, но и говорит, думает, рассуждает, 
в том числе рассуждает и о других персонажах. В силу этого он ста-
новится источником оценки  — не обязательно той, которую раз-
деляет автор, данная оценка может быть необходима для того, 
чтобы придать объемность образу другого героя»1. Так, в финале 
произведения описана долгожданная встреча главного героя с его 
бабушкой — Катериной Петровной: «И говорила бабушка привыч-
ное, привычным обыденным голосом, ровно бы я и в самом деле 
отлучался в лес или на заимку к дедушке сбегал и вот возвратился, 
лишку подзадержавшись <…>  Она оглаживала, ощупывала меня, 
в глазах ее стояла густою дремою память, и глядела бабушка ку-
да-то сквозь меня и дальше. 

— Большой-то ты какой стал, большо-ой!.. Вот бы мать-по-
койница посмотрела да полюбовалась... На этом месте бабушка, 

1 Хазагеров Г. Г. Основы теории литературы: учебник для вузов. М.: 
Юрайт, 2023. С. 73.



Персонаж, герой, тип: о типологии астафьевского героя... 49

как всегда, дрогнула голосом и с вопросительной робостью глянула 
на меня — не сержусь ли? 

<…> Бабушка ослабела и говорить ничего уже не могла, только 
целовала мои руки, мочила их слезами, и я не отбирал у нее руки…» 
[Т. 5, с. 281–283]. Внутренний мир Катерины Петровны показан 
лишь через внешние детали, которые замечает внук-рассказчик: 
«говорила <…> привычным обыденным голосом», «в глазах ее сто-
яла густою дремою память, и глядела бабушка куда-то сквозь меня 
и дальше», «дрогнула голосом и с вопросительной робостью гля-
нула на меня», «ослабела и говорить ничего уже не могла». Автор, 
несмотря на значительную роль в повествовании Катерины Пе-
тровны, наделяет автобиографического героя-рассказчика главен-
ствующим положением, которое позволяет «его глазами» видеть 
всех остальных персонажей. По справедливому замечанию одного 
из исследователей, «Астафьев также имеет такие отношения с ге-
роем Витей, в которых мировоззрение Астафьева с его сознанием, 
изображенным глазами Вити, становится моментом целостного 
бытия Астафьева, где читатели двигаются вместе с потоком Вити-
ных мыслей и воспоминаний. Читатели воспринимают события 
жизни Вити его глазами, а Астафьев отражает свои воспоминания 
устами Вити»1. 

Возрастные предпочтения в выборе героев у В. Астафьева от-
ражены в своеобразной эволюции персонажей в произведениях 
1950–1960-х годов. Например, опубликованная в альманахе «При-
камье» первая редакция «Стародуба» отличалась рамочной компо-
зицией. Это была история Изота Трофимовича — «бывшего бакен-
щика», «пенсионера», «старика». Из повествования выясняется, 
что он был внуком сапожника Трохи, приятеля Култыша [T. 13, 
с. 336–337]. Во второй редакции, увидевшей свет в журнале «Урал» 

1 Мд Т. Р. Использование В. П. Астафьевым приема автобиографиче-
ского повествования в «Последнем поклоне» // МНСК-2022: Мате-
риалы 60-й Международной научной студенческой конференции, 
Новосибирск, 10–20 апреля 2022 года. Новосибирск: Новосибир-
ский национальный исследовательский государственный универси-
тет, 2022. С. 171–172. 



50 Глава 2

в 1960 году, в последующих редакциях фигура многоопытного по-
жилого бакенщика-повествователя отсутствует, она оказывается 
излишней. Култыш «самостоятельно» появляется из приенисей-
ской тайги, и сам, без помощи персонифицированного героя-пове-
ствователя, растворяется в ней. Ограничение роли опытного рас-
сказчика восполняется усилением значимости и выразительности 
главного героя. Данный сюжетный ход является одним из доказа-
тельств сформировавшихся в 1950–1960-х годах композиционных 
«возрастных» предпочтений писателя в выборе главных героев. 

Одной из проблем современного литературоведения является 
отсутствие в учебной и исследовательской литературе единого мне-
ния о смысловом наполнении таких понятий и терминов, как «дей-
ствующее лицо», «герой», «персонаж», «литературный тип» и т. п. 

Нередко понятия герой, характер, тип оказываются взаимоза-
меняемыми. В  подтверждение этого мнения приведем замечание 
Е.  П. Барышникова, который в энциклопедической статье о лите-
ратурном герое первым делом упоминает о том, что данный термин 
синонимичен понятиям «персонаж, действующее лицо». «Посте-
пенное отождествление понятий “Л. г. ”, “персонаж”, “действующее 
лицо”, их уравнивание — это живая тенденция современного лите-
ратурного процесса; она отражает конец древней иерархии, художе-
ственной неравноправности “героев” и “простых смертных” в рам-
ках произведения»1, — пишет автор статьи. 

У В. Астафьева интерес к характеру персонажа органично со-
впал с повышением внимания общества к личности. В период «от-
тепели» получили активное развитие социально-этические, духов-
но-нравственные темы, основу которых составляет человек, его 
внутренний мир. 

Примечательно, что Е. А. Бурцева — исследователь современ-
ных форм существования литературных текстов — в статье «Лите-
ратурный герой как основная примета литературной эпохи» пишет 
о том, что герой литературного произведения — «это некая знаковая 

1 Барышников  Е. П. Литературный герой. / [Электронный ресурс]. 
URL: http://feb-web.ru/feb/kle/Kle-abc/ke4/ke4-3153.htm?cm-
d=0&istext=1 (дата обращения 07.08.2023).



Персонаж, герой, тип: о типологии астафьевского героя... 51

система определенной литературной эпохи, отражающая в себе 
культурно-исторические процессы, происходящие в действитель-
ности»1. По мнению исследователя, литературный герой становится 
носителем «определенных идей не только писателя его создавшего, 
но и идей своего времени»2. Эта мысль подтверждает тесную взаи-
мосвязь героя с автором и определенной эпохой. 

Н. Н. Капанян, сравнивая понятия «лингвокультурный типаж» 
и «литературный герой», делает вывод, что «литературный герой 
манифестирует авторское сознание, воплощая важные для писателя 
представления о человеке, о мотивации его действий, о его внутрен-
нем мире, о смысле жизни. Безусловно, литературный герой всегда 
объективирует идеальные сущности, которые возникают в процессе 
авторского опыта, практического и нравственного. Первичность ав-
торского сознания по отношению к литературному герою позволя-
ет утверждать, что в сравнении с лингвокультурным типажом герой 
имеет более глубинную соотнесенность с мировоззрением самого 
автора»3. 

Литературный герой, по мнению Л. Я. Гинзбург, это «завершен-
ный персонаж произведения, обладающий полноценным бытием»4. 
С точки зрения литературоведа, создание героя любой литератур-
ной эпохи происходит по «заданной формуле»5. Герой представляет 
собой промежуточное звено между авторским миром и читателем, 
он воплощает в себе определенные черты, качества, реализует ав-
торский замысел и обеспечивает передачу этого замысла адресату. 

1 Бурцева Е. А. Литературный герой как основная примета литера-
турной эпохи // Филол. науки в России и за рубежом: материалы II 
Междунар. науч. конф. СПб.:  Реноме, 2013. С. 1–6. [Электронный 
ресурс]. URL: https://moluch.ru/conf/phil/archive/106/4137/ (дата 
обращения: 10.08.2023).

2 Там же.
3 Капанян Н. Н. Лингвокультурный типаж и литературный герой в ав-

торской концепции и читательской рецепции // Балтийский гумани-
тарный журнал. 2021. Т. 10, № 3(36). С. 284. 

4 Гинзбург Л. Я. О психологической прозе; О литературном герое. СПб.: 
Азбука, 2016. С. 473.

5 Там же. С. 485. 



52 Глава 2

Благодаря литературному герою, считает Л. Я. Гинзбург, «писатель 
выражает свое понятие человека»1. 

Н. И. Николаев в работе, посвященной рассмотрению понятия 
«литературный герой», рассматривает иные подходы к пробле-
ме, основанные на положениях из труда «Философия поступка» 
М. М. Бахтина. Литературного героя исследователь характеризует 
как «совершающего “активно-ответственный поступок”, незави-
симо от того, как этот поступок оценивается автором, читателями, 
другими персонажами, независимо от количества сопутствующих 
ему в произведении и аналогично “поступающих” героев и масшта-
бов их поступков»2. Н. И. Николаев обращает внимание, что «ли-
тературный герой, взятый в его “активно-ответственном поступке” 
становится основным ядром познавательно-этического содержа-
ния художественного произведения. При этом следует оговорить, 
что этически значимым является не результат поступка, его осяза-
емый продукт <…>, а сам процесс свершения, мотивы его исхожде-
ния, неслучайность его начала, нравственные истоки долженствова-
ния поступающего»3. 

Не ограничивается одним понятием теоретик литературы 
В. Е.  Хализев. Для обозначения героя он приводит синонимиче-
ский ряд, в который входят понятия: «литературный герой», «пер-
сонаж», «действующее лицо», «актант». Литературовед обобщает 
понятия «персонаж» и «литературный герой» и считает их вопло-
щением «писательской концепции, идеи <…>. Он [герой] зависит 
от этой целостности, и, <…> по воле автора ей служит»4. 

А. А. Набивачева, сравнивая понятия герой и персонаж, вы-
двигает следующую достаточно простую, но убедительную гипо-
тезу: «герой воплощает в себе идею, а персонаж обозначает просто 
1 Там же. С. 485. 
2 Николаев Н. И. К вопросу об уточнении понятия «литературный ге-

рой»// Вестник Северного (Арктического) федерального ун-та. Сер.: 
Гуманитар. и социальные науки. Архангельск: Северный (Арктиче-
ский) федеральный ун-т им. М. В. Ломоносова, 2012. С. 101. 

3 Там же.
4 Хализев В. Е. Теория литературы: учеб. для студ. высш. проф. образо-

вания. М.: Академия, 2013. С. 185.



Персонаж, герой, тип: о типологии астафьевского героя... 53

присутствие человека. Персонаж может легко стать героем, если ав-
тор решит вложить в него индивидуальные личностные изменения 
или черту характера»1. 

В словаре литературоведческих терминов С. П. Белокуровой 
представлено следующее определение: герой  — это главное лицо 
в художественном произведении, «образ человека, являющегося 
одновременно субъектом действия <…> и объектом авторского ис-
следования»2. 

Л. В. Чернец, на наш взгляд, справедливо видит причину слож-
ностей, возникающих по поводу единой трактовки этого понятия, 
в том, что довольно часто термины герой, персонаж, действую-
щее лицо используются в качестве синонимов: «Персонаж (от 
лат. persona — особа, лицо, маска) — вид художественного образа, 
субъект действия, переживания, высказывания в произведении. 
В том же значении в современном литературоведении обычно ис-
пользуются словосочетания: действующее лицо (преимущественно 
в драме, где список лиц традиционно следует за названием пьесы), 
а также литературный герой. В данном синонимическом ряду слово 
персонаж — наиболее нейтральное по своей семантике, его этимо-
логия (persona — маска, которую надевал актер в античном театре) 
подчеркивает условность искусства»3. 

Проанализировав различные подходы к определению лите-
ратурного героя, мы установили, что одни исследователи харак-
теризуют героя через его действия, другие первостепенное ме-
сто отдают характерологическим особенностям, есть те, которые 
определяют его через автора (создателя). Перечень толкований 

1 Набивачева А. А. Литературный герой в структуре художественно-
го мира // Классика и современность: сборник материалов V Реги-
ональной студенческой научно-практической конференции, Губ-
кин.  Белгород: Белгородский государственный институт искусств 
и культуры, 2023. С. 148. 

2 Белокурова С. П. Словарь литературоведческих терминов. [Элек-
тронный ресурс]. URL: http://gramma.ru/LIT/?id=3. 0 (Дата обраще-
ния: 11.08.2023).

3 Чернец Л. В. Введение в литературоведение в 2 т. Т. 1: учебник для ву-
зов. М.: Издательство Юрайт, 2023. С. 227. 



54 Глава 2

термина «литературный герой», изложенный выше, говорит 
об отсутствии общепринятого определения и размытости границ 
употребления термина. 

Учитывая приведенные определения, под «героем» мы будем 
понимать действующее лицо сюжетного художественного произве-
дения, обладающее характерологическими особенностями предста-
вителя конкретной эпохи, воплощающее в себе отчетливо и полно 
творческий замысел автора, являющееся отражением его мировоз-
зренческих концепций. 

Проблема героя в литературе имеет принципиальное зна-
чение при определении не только мировоззренческой позиции 
и творческого метода художника, но и художественного направ-
ления в целом. 

Великая Отечественная война определила соответствующие 
эпохе духовные доминанты, основу которых составляли  — актив-
ный антифашизм, патриотическая самоотверженность, народная 
героика. Образы героев соответствовали времени своего появле-
ния — периоду колоссального социально-исторического конфлик-
та. Героем того времени стал несгибаемый борец за справедливость, 
сберегающий жизнь. Образцами подлинного героизма, воплощен-
ного затем в литературных персонажах, для писателей стали реаль-
ные исторические личности, отважно сражающиеся за Родину. 

Однако с течением времени такая приобретшая черты норма-
тивности эстетическая система была во многом догматизирована. 
Н. Л. Лейдерман в связи с этим утверждал: «Говорили о типических 
характерах, а требовали героя, соответствующего социологическо-
му шаблону, говорили о типических обстоятельствах, а фактически 
сводили их к декоруму, приличествующему “номенклатуре” пер-
сонажа, говорили о правде жизни, а карали, если она расходилась 
с политической догмой»1. 

В таких достаточно жестких нормативных рамках формиро-
валась советская литература в 1940–1950-х годах. Однако в следу-
ющее десятилетие происходит ряд изменений: проза претерпевает 

1 Лейдерман Н. Л. Об изучении теории литературы в старших классах 
// Лит. в шк. 2000. № 5. С. 108. 



Персонаж, герой, тип: о типологии астафьевского героя... 55

проблемную, тематическую и эстетическую деформации, она те-
перь во многом противостоит строгим рамкам, воплощает иные 
гуманистические идеалы. Появляется потребность в поиске новых 
форм художественного изображения, которые смогут сочетать 
в себе утонченный анализ с динамичным синтезом. 

Начинается период, именованный некоторыми авторами 
«безгеройным временем», при этом понимая под героем подвиж-
ного, принимающего активное участие в устройстве миропорядка 
персонажа. Во время мирной жизни нет острой потребности в ге-
роизме, считали некоторые авторы (В. Аксенов, Б. Балтер, В. Вой-
нович, А. Гладилин, А. Кузнецов и др.). По справедливому замеча-
нию Е. А. Бурцевой: «Литература, меняясь вместе с исторической 
эпохой, чутко реагирует на изменения, происходящие в жизни. 
Это отражается на смене форм, жанров, средств, приемов, ритмов, 
но главное — на смене литературного/главного героя»1. На лите-
ратурную арену выходят представители «молодежной» («испове-
дальной») прозы конца 1950-х — начала 1960-х годов. Их главной 
отличительной чертой является принципиально иной способ изо-
бражения главного героя, который будто бы выпадает из време-
ни и мира еще не определившимся и растерянным, он ищет свой 
путь на ощупь, терзаясь и сомневаясь во всем. Именно эта особен-
ность, по мнению одного из ее исследователей, составляет основу 
«стилевого бунта» «молодежной прозы»2. 

Молодой «сомневающийся» в общепринятых истинах герой 
становится более понятным для читателей, вызывая чувства со-
переживания. Герои находятся лишь в начале жизненного пути, 
однако они по разным причинам уже утратили цель жизни, в них 
растет сомнение «в затверженных с детства истинах»3. Герой 

1 Бурцева Е. А. Герой сетевой литературы // Восточно-Европейский 
научный журнал. 2016. Т. 10, № 3. С. 75. 

2 Балдина М. Е. Стилевой бунт «молодежной прозы» 1960-х гг. и тра-
диции русской советской литературы. // Воронеж: Вестник ВГУ. 
Сер.: Филология. Журналистика. 2008. №1. С. 13. 

3 Лейдерман Н. Л. Об изучении теории литературы в старших классах 
// Лит. в шк. 2000. № 5. С. 104. 



56 Глава 2

«словно бы выпал из времени и мира еще не определившимся 
и растерянным, он ищет свой путь словно бы на ощупь, мучаясь 
и сомневаясь»1. Таким изображен герой повести А. Гладилина 
«Дым в глаза», его характеризует страх, равнодушие и безразли-
чие: «Болезнь с длинным латинским названием: “Ничегоянехочу-
ничегоянежелаю”»2. 

Герои В. Астафьева — Илька Верстаков, Култыш, Толя Мазов, 
Мишка Ерофеев и Витька Потылицын  — имеют с ним внешнее, 
возрастное сходство, однако, в отличие от гладилинских, не стра-
дают болезнью «с длинным латинским названием». С героями 
«молодежной прозы» астафьевских сближает возраст и свой-
ственная им неустойчивость жизненной позиции. Авторитет 
старшего поколения (сплавщики для Ильки Верстакова, Фаефан 
для Култыша, Репнин для Толи Мазова, бабушка для Вити Поты-
лицына и т. д.) для героев В. Астафьева при этом незыблем. 

Авторы многих произведений «молодежной» («исповедаль-
ной») прозы отдают предпочтение новому типу героя, который 
свободен от разного рода устаревших, с их точки зрения, догм 
и правил.  Этот герой, по мнению его создателей, позволяет изо-
бразить все многообразие окружающего мира, передать порой нео-
жиданные взгляды на события. Типичных героев такого рода мож-
но увидеть в повестях «Звездный билет», «Апельсины из Марокко» 
В. Аксенова. 

А. Н. Макаров подчеркивал, что жизненный опыт В. П. Аста-
фьева «несравним» с опытом тех, кто работал только в рам-
ках интересов городской учащейся молодежи и чьи произведе-
ния некоторое время оживленно дискутировались3. Несмотря 
на то что в творчестве В. Астафьева в это время также появля-
ется молодой герой, однако он находится в своеобразной оп-
позиции по отношению как к литературе 1930–1940-х годов, 
так и к «молодежной прозе» 1950–1960-х. Получив в 1961 году 

1 Там же. С. 104.
2 Гладилин  А. Т. Дым в глаза. [Электронный ресурс]. URL: https://

readli.net/dyim-v-glaza/ (дата обращения 04.08.2023).
3 Макаров А. Н. Идущим вослед. М.: Сов. писатель, 1969. С. 765. 



Персонаж, герой, тип: о типологии астафьевского героя... 57

полное благодарности и драматизма «письмо дочери погибшего 
друга», ставшего героем его первого рассказа «Гражданский че-
ловек» («Сибиряк»), он заключает, «что после такого письма уж 
не захочется писать для литературных снобов или для заморской 
публики, которую одно время почти уверили молодые, но ран-
ние наши писатели, будто земля наша кишмя кишит мальчиками 
и девочками, не знающими, куда себя девать и что делать» [Т. 12, 
с. 190]. «Болезнь с длинным латинским названием» не грозит 
астафьевскому герою исследуемого периода; его герой, хотя и юн, 
полностью погружен в борьбу за выживание, причем эта борьба 
не разрушает, а укрепляет в нем нравственную основу. 

На вопрос о возможном появлении в литературе 1960-х годов 
героя, «подобного Павке Корчагину», В. Астафьев дает отрицатель-
ный ответ. По мнению писателя, такой герой «невозможен», в том 
числе и потому, что «героя формируют не писатели, а жизнь, исто-
рия, и каждый исторический отрезок времени характерен своими 
героями» [Т. 12, с. 79]. 

Видимо, поэтому в литературе 1950–1960-х годов, представ-
ляющей собой по сути новую общественно-историческую и лите-
ратурную эпоху, рождается «новый герой». В нем присутствуют 
черты героев «молодежной прозы» (возраст, неудовлетворенность 
жизнью) и свойства персонажей, связанных с русским традици-
онным характером (следование нравственным традициям, борь-
ба за выживание). Павка Корчагин как тип не был актуален 
ни для формирующихся традиционалистов (Ф. Абрамов, В. Аста-
фьев, С. Залыгин, В. Шукшин и др.), ни для представителей либе-
ральной «молодежной прозы» (В. Аксенов, Б. Балтер, А. Гладилин 
и др.). Новый герой верен своим внутренним убеждениям, он на-
делен индивидуальностью и стремлением не только к собственной 
эволюции, но и к переустройству (на сверхновый или традицион-
ный лад) жизни, он характеризуется вниманием к человеческой 
сущности, ее морально-нравственным основам, к бытийной и бы-
товой стороне жизни. Тем самым новый герой соответствует сво-
ему времени — мирная пора возрождает интерес к традиционным 
в своем разнообразии человеческим темам, увеличивается интерес 



58 Глава 2

к социальной проблематике, которая ранее была нивелирована 
войной. 

В 1950–1960-е годы в литературе и критике возникло доволь-
но много необходимых для своего времени серьезных вопросов, 
решение которых дало немало результатов, влияющих на лите-
ратурный процесс того времени. Оформились проблемы героя 
и окружающей его социальной и природной среды, возникла по-
требность в достоверном отражении объективной действитель-
ности, а вместе с ней и «правдивости героя». Данные изменения 
послужили стимулом к раскрытию истинных ценностей, желаний 
человека, к поиску новых возможностей художественного оформ-
ления и постижения характеров, стремлению к достоверности. 
Последнее В. Астафьев считает едва ли не основополагающим 
принципом в изображении литературного героя. Писатель выра-
жает эту мысль в одной из своих публицистических статей: «Но 
дурно представлять нас, фронтовиков, чуть ли не святыми. Мы ж 
были людьми прежде всего. А человек уж так устроен, что ему 
сначала спать хочется, потом есть, потом выпить, а потом еще 
кое-чего. И отсюда множество всяких отклонений от того стере-
отипного “героя”, который много лет бродил, да еще и сейчас по-
рою бродит, в книгах о войне» [Т. 12, с. 68]. 

К основному признаку современного героя критики 
и литературоведы относили непосредственную причастность 
к повсе дневной жизни, к ее внутренним и внешним процессам. 
Они считали, что «реальный герой» дает возможность достовер-
но передать внутренний мир современного человека. Интересной 
является мысль Е. Книпович, высказанная по поводу произведе-
ний М. Слуцкиса: «Стремление художника дать камерный пово-
рот темы “настоящего человека”— характерная черта целого ряда 
произведений, появившихся как у нас, так и в странах социали-
стического содружества»1. 

Кроме того, вектор внимания был ориентирован на изобра-
жение окружающих героя обстоятельств, которые были фоном 

1 Книпович Е. Ф. Жизнь и память: статьи, воспоминания. М.: Сов. пи-
сатель, 1983. С. 93. 



Персонаж, герой, тип: о типологии астафьевского героя... 59

для решения судьбоносных вопросов. Проблемы морали, духовно-
сти также были решены неоднозначно, в переменчивых слияниях 
нужного и возможного, условного и безусловного. 

Основной функцией «нового героя» стало установление связи 
между личными проблемами отдельного человека и целого обще-
ства. В связи с этим многие литературные герои характеризовались 
своеобразной растерянностью перед жизнью, обусловленной несо-
впадением «идеального/истинного» и «реального». 

Трудно не согласиться с точкой зрения В. А. Зайцева и А. П. Ге-
расименко о том, что основные тенденции литературного развития 
того времени отразились в утверждении свободы творческой мыс-
ли писателя и в углублении художественной правды литературного 
произведения. «Одна из особенностей и характерных черт литера-
туры этого периода  — возросший интерес к осмыслению законо-
мерностей развития общества, к сложным проблемам и конфликтам 
времени <…>»1. С этой тенденцией названные выше авторы работы 
связывают повышенное внимание писателей к изображению вну-
треннего мира героя, к его личностным проявлениям, а также к про-
явлениям индивидуального начала в жизни народа. 

Появившаяся на рубеже 1950–1960-х годов «деревенская про-
за», отличающаяся интересом к традициям национальной жизни, 
не могла остаться без «своего» собственного литературного ге-
роя. У В. Астафьева это молодой герой с крестьянскими корнями, 
сибиряк, охотник и воин, судьба которого оказывается созвучной 
с биографией автора-повествователя. Вводные главы «Последне-
го поклона» повествовали о деревенском детстве главного героя, 
другие повести этого периода («Перевал», «Звездопад», «Кража») 
рассказывали о времени сиротства, беспризорничества и военной 
одиссее автобиографического героя. По мере изменения мировос-
приятия автора, данный тип получит значительное развитие (суро-
вые уроки и трагические последствия разорения крестьянского лада 
в зрелых и поздних главах «Последнего поклона», апокалиптиче-
ское восприятие войны в повести «Пастух и пастушка», в романе 

1 Зайцев В. А. Герасименко А. П. История русской литературы второй 
половины XX века. М.: Издательский центр «Академия», 2008. С. 9. 



60 Глава 2

«Прокляты и убиты», восприятие Сибири как последнего бастиона 
на пути ослепленного собственной мощью технического прогресса 
в повествовании «Царь-рыба»), однако основные свойства и харак-
теристики астафьевского героя наметились уже в его прозе рассма-
триваемой эпохи. 

В переломные 50–60-е годы прошлого столетия В. Аста-
фьев находится только в начале творческого пути. Однако уже 
отмечено, что именно в это время зародится и в дальнейшем бу-
дет активно развиваться «тенденция отрицания лжи, схематиз-
ма, неприятия упрощенного подхода»1 к самым злободневным 
для того времени социальным, этическим и эстетическим во-
просам. Такая особенность автора впервые проявится в первой 
оригинальной повести «Перевал», а затем в ряде других его про-
изведений. 

Писатель намеренно ставит на первый план представителей 
молодого поколения, которые находятся в начале жизненного 
пути и на этапе становления личности, так как считает, впрочем, 
как и многие его предшественники и современники, что именно 
дети способны обратить внимание не только на свои детские траге-
дии, но и на трагедию взрослого человека. 

Писатель в киносценарии «Трещина», основанном на повести 
«Кража», продолжая мысль И. Ф. Гете об отзывчивости сердца, за-
метил: «А я думаю, что если мир расколется, трещина прежде всего 
пройдет по судьбам детей» [Т. 13, с. 613]. Объединяясь в одну траги-
ческую историю, жизненные пути юных астафьевских героев отра-
жают нелегкую судьбу всего народа. На рубеже 1950–1960-х годов 
В. Астафьев открывает для себя особый тип литературного персо-
нажа  — молодого героя. Это связанный «биографически» с авто-
ром-повествователем, с Сибирью, с деревней, как правило, юный, 
остро и тонко чувствующий персонаж, с разной степенью результа-
тивности пытающийся постигнуть едва ли не все сложности бытия: 
смысл человеческой жизни, тайны природы, истоки зла, сущность 
войны и социальной вражды и т. п. 

1 Гончаров П. А. Творчество В. П. Астафьева в контексте русской прозы 
1950–1990-х годов: монография. М.: Высшая шк., 2003. С. 10. 



Персонаж, герой, тип: о типологии астафьевского героя... 61

Рассуждая о «молодом герое» в литературе, В. А. Луков пред-
ставляет следующее определение: «Молодой герой в литературе — 
один из ключевых типов персонажей в системе художественных 
образов мировой литературы»1. Не пытаясь абсолютизировать от-
части полемическую точку зрения В. А. Лукова о главенстве моло-
дого героя в мировой литературе, отвечая на один из поставленных 
нами выше вопросов, обратим внимание на то, что тип молодого ге-
роя, с одной стороны, передавал тенденцию всей мировой и русской 
классической (от Грибоедова до Шолохова) литературы, с другой 
был в ладу с настроениями персонажей «молодежной прозы», кро-
ме того, соответствовал возрастным характеристикам героев «де-
ревенской прозы», сверх того, гармонировал в 1950–1960-х годах 
с молодостью автора-создателя и позволял передать свою правду 
о литературном типе, человеке, мире в целом начинающему свой 
творческий путь писателю. 

Характерно, что под типом в литературной энциклопедии тер-
минов и понятий под редакцией А. Н. Николюкина понимается 
образ, который отражает в индивидуальных чертах «характерные 
признаки лиц определенной категории»2. В словаре литературовед-
ческих терминов дано следующее истолкование типа — «это лите-
ратурный герой, воплощающий собой определенные черты того 
или иного времени, общественного явления, социального строя 
или социальной среды»3. 

На наш взгляд, актуальной является мысль М. М. Бахтина о со-
держании, связи и соотношении понятий «автор», «герой» и «тип»: 
«Тип не только резко сплетен с окружающим его миром (предмет-
ным окружением), но изображается как обусловленный им во всех 
своих моментах, тип — необходимый момент некоторого окружения 

1 Луков Вл. А. Молодой герой в литературе // Знание. Понимание. 
Умение. М.: МГУ, 2005. № 1. С. 141. 

2 Литературная энциклопедия терминов и понятий / сост. А. Н. Нико-
люкин. М.: Интелвак, 2001. С. 76. 

3 Белокурова  С. П. Словарь литературоведческих терминов. [Элек-
тронный ресурс]. URL: http://gramma.ru/LIT/?id=3.0 (дата обраще-
ния 08.08.2023).



62 Глава 2

<... > Тип предполагает превосходство автора над героем и полную 
ценностную непричастность его миру героя; отсюда автор бывает 
совершенно критичен. Самостоятельность героя в типе значительно 
понижена...»1. Правда, говорить о «непричастности» автора по от-
ношению к герою, имеющему явные автобиографические истоки, 
в случае с В. Астафьевым и его повестями не приходится, равно 
как и о «самостоятельности» по отношению к «автору» его героя. 
Несмотря на это, неразрывная связь астафьевского типа с «окружа-
ющим миром», его «обусловленность» этим миром в структуре его 
произведений не вызывает сомнения. 

Мы солидарны с толкованием термина «тип», представленным 
в статье Л. В. Чернец о типологии героя А. Н. Островского. Литера-
туровед, определяя тип как «наиболее устойчивые черты характе-
ров ряда персонажей», описывает его как «результат естественной 
классификации, типологии персонажей, т. е. доминантные черты 
в поведении, психологии ряда литературных героев <…>»2. 

Рассматривая историю зарождения типа молодого героя в миро-
вой литературе, В. А. Луков обращает внимание на то, что его истоки 
прослеживаются еще во времена первостепенной роли в словесности 
мифологии и фольклора. Этот герой был лишен смысловой нагрузки 
как персонаж, но всегда служил носителем информации о прошлых 
временах, эпохах. В русской и западноевропейской литературе об-
разы молодых людей, находящихся в центре композиции произве-
дений, начинают активно оформляться в произведениях В. Скотта, 
Ж. де Сталь, В. Гюго, А. Дюма, А. Пушкина, М. Лермонтова. Ак-
туальным становится конфликт между молодым героем и окру-
жающим миром в лирических стихах Г. Гейне, Д. Китса и других. 
В. А. Луков справедливо замечает, что на протяжении ХIХ–ХХ веков 
литературное направление, в котором центральное место занимает 
молодой герой и все нравственно-социальные перипетии, остается 
актуальным. Доказательством тому служат в зарубежной литературе 

1 Бахтин М. М. Эстетика словесного творчества. М.: Искусство, 1986. 
С. 170. 

2 Чернец Л. В. Типы самодура и делового человека в пьесах А. Н. Остров-
ского // Русская словесность. 2014. № 5. С. 54. 



Персонаж, герой, тип: о типологии астафьевского героя... 63

герои Г. Мопассана, М. Твена, Д. Лондона, Э. М. Ремарка, У. Голдин-
га, в отечественной — персонажи А. Чехова, М. Горького, И. Бунина, 
М. Шолохова. Безусловно, тип молодого героя трансформируется 
с течением времени, обретает новые качества, черты, изменяется 
в соответствии с эпохой, но не теряет своей актуальности. 

Следует уточнить, что тип персонажа — это не художествен-
ный образ отдельного человека, как правило, писатели связывали 
с этим понятием множество людей среди возможных прототипов.  
Так, А. П. Чехов писал А. С. Суворину об одной из своих пьес: «Я ле-
леял дерзкую мечту суммировать все то, что доселе писалось о но-
ющих и тоскующих людях, и своим Ивановым положить предел 
этим писаньям. Мне казалось, что всеми русскими беллетристами 
и драматургами чувствовалась потребность рисовать унылого че-
ловека и что все они писали инстинктивно, не имея определенных 
образов и взгляда на дело. По замыслу-то я попал приблизитель-
но в настоящую точку, но исполнение не годится ни к черту. Надо 
было бы подождать!»1 Самокритика писателя может быть оспорена, 
однако примечателен замысел  — «суммировать все то, что доселе 
писалось…». Иванов изображался как один из многих, при этом его 
фамилия только подтверждает данный тезис. 

Стоит заметить, что русские классики много внимания уделяли 
размышлениям о типах персонажей, о своевременности их смены. 
Значимым критерием оценки деятельности автора было введение 
им в литературу нового героя или антигероя, соответствующе-
го времени. Так, еще А. Н. Островский в письме к Н. Я. Соловьеву 
по поводу их общей пьесы «Дикарка» ободрял своего молодого со-
автора мыслью о том, что каждая эпоха лелеет свои нравственные 
идеалы, но с течением времени они превращаются в «фальшивые», 
и «обязанность каждого честного писателя <…> разрушать идеа-
лы прошедшего <…>. Так на моей памяти отжили идеалы Байрона, 
и наши Печорины теперь отживают идеалы 40-х годов, эстетиче-
ские дармоеды вроде Ашметьева, которые эгоистически пользуются 
неразумием шальных девок вроде Дикарки, накоротке поэтизируют 

1 Чехов А. П. Полн. собр. соч. и писем: в 30 т. Письма: в 12 т. Т. 3. М.: 
Наука, 1974–1983. С. 132. 



64 Глава 2

их и потом бросают и губят. Идея эта есть залог прочного литера-
турного успеха нашей пьесы и, как смелое нападение на тип, еще 
сильный и авторитетный, в высшей степени благородна»1. 

Исходя из сказанного выше, на наш взгляд, целесообразно ге-
роя прозы В. Астафьева 1950–1960-х гг.  рассматривать с двух точек 
зрения. С одной стороны, это тип, наделенный характерологически-
ми особенностями, вбирающий в себя все черты носителя сознания 
эпохи и наследующий коренные свойства и судьбу своего народа. 
С другой — конкретное воплощение мировоззренческих принципов 
автора, принципов, переданных герою. 

Однако выделение в отдельный тип астафьевских молодых ге-
роев, в которых можно заметить характерологическое и личностное 
сходство, образует на терминологическом уровне некий диссонанс. 
Такое явление обусловлено тем, что зачастую тип как сложившийся 
объект противопоставляется сложному и развивающемуся характе-
ру и личности. Так, в частности, С. А. Мартьянова считает, что рус-
ские классики переходили не от характера к личности, когда лич-
ность «отменяет» характер, а от «рационально-схематического типа 
к многоплановой индивидуальности, которая представляет собой 
сплав начал характера и личности»2. По нашему мнению, «много-
плановая индивидуальность» героя, его характерологические осо-
бенности не являются помехой для отнесения его к определенному 
типу. Эта точка зрения подтверждается работой Л. В. Чернец о типах 
персонажей и их эволюции, там характер определяется как «типи-
зируемые психологические, нравственные, идеологические черты», 
образующие своеобразный «неповторимый сплав»3. 

1 Островский А. Н. Полн. собр. соч.: в 12 т. Т. 11. М.: Искусство, 1979. 
С. 662. 

2 Мартьянова С. А. Образ человека в литературе: от типа к индивидуаль-
ности и личности. [Электронный ресурс]. URL: https://cyberleninka.ru/
article/n/99-04-012-martyanova-s-a-obraz-cheloveka-v-literature-ot-tipa-
k-individualnosti-i-lichnosti-vladimir-izd-vo-vladimirskogo-gos-ped-un-
ta-1997-121-s (дата обращения: 15.08.2023).

3 Чернец Л. В. Тип персонажа и его эволюция // Вестник МГПУ. Сер.: 
Филология. Теория языка. Языковое образование. М.: МГПУ, 2016. 
№4. С. 80–16. 



Персонаж, герой, тип: о типологии астафьевского героя... 65

Типичными оказываются такие феномены, которые, по логике 
Н. Г. Чернышевского, «превосходны в своем роде», они передают 
родовые черты наиболее выразительно и отчетливо. Изображаемое 
явление может быть необычным и исключительным по своей инди-
видуальности, но «именно поэтому может оказаться превосходным 
в своем роде, типичным для него. Значит, не следует противопостав-
лять “исключительное” “типическому”, как это нередко делается»1. 

В полной мере раскрыть тип молодого героя В. Астафьева, 
сформировавшегося в произведениях 1950–1960-х годов, поможет 
анализ становления и развития его качеств и выявление типических 
(общих) черт, рассмотрение его структуры. 

В литературе сложилось мнение, что именно художественный 
мир писателя характеризуется наличием особого типа литератур-
ного героя2. Галерея героев В. Астафьева отличается многообрази-
ем различных персонажей, сосуществующих вместе. Прозаик ча-
сто создает образы героев, взяв за основу их отношение ко всему, 
что их окружает, в частности, к такому важному для литературы 
в целом (а для Астафьева — в самой значительной степени) явле-
нию как природа. С этой точки зрения в творчестве писателя мож-
но выделить два противопоставленных друг другу типа. Первый 
тип — «антиприродный» (Амос из «Стародуба»), он, как правило, 
видит в окружающем его мире только возможную выгоду, второй — 
становится неотъемлемой частью природы, ее «продолжением». 
Ко второму типу можно отнести молодого таежника Култыша из по-
вести «Стародуб». Герой уживается в одиночестве в горах, вдалеке 
от людских пороков, от мира, который его не принимает. Легко за-
метить близость этого типа с Акимом из повести «Царь-рыба». Это 
так называемые природные герои. Образ и функция «природного 
человека» Акима определяются как «заострение слабости» героев 

1 Чернышевский Н. Г. Детство и отрочество. Военные рассказы. Сочи-
нения графа Л. Н. Толстого // Литературная критика: в 2 т. Т. 2. М.: 
Худ. лит., 1981. С. 35. 

2 Лейдерман Н. Л. Липовецкий М. Н. Современная русская литература: 
1950–1990-е годы. В 2 т. Т. 2. М.: Издательский центр «Академия», 
2003. С. 97–134.



66 Глава 2

перед лицом зла. Однако такое акцентированное изображение «сла-
бости» стало своеобразным подчеркиванием остроты экологических 
проблем: «некому, выходит, постоять за разоряемую и уничтожае-
мую Сибирь»1. Стоит обратить внимание на то, что по отношению 
к астафьевским произведениям речь может идти не об эстетической 
«слабости» образа главного героя «Царь-рыбы», а о слабости воле-
вого начала в его характере. 

Култыш, как и Аким, вполне может быть определен в качестве 
героя, относящегося к «естественному» или «природному» челове-
ку. Данный тип героя распространяется в литературе с рубежа де-
вятнадцатого — двадцатого столетия. Он детально изображен и ос-
мыслен в произведениях А. Куприна, М. Пришвина, С. Залыгина, 
В. Астафьева и др.2 

Трактовка понятия «естественный человек» менялась с тече-
нием времени, со сменой различных эпох. Например, Ж. Ж. Руссо 
идеализировал человека, нетронутого цивилизацией, который дей-
ствовал, основываясь на чувствах и эмоциях, в отличие от современ-
ного человека и его рациональных взглядов. Мыслитель полагал, 
что само «состояние мышления  — противоестественно и что раз-
мышляющий человек  — выродившееся животное»3. Руссо видел 
прямую взаимосвязь морально-нравственного обнищания, дегра-
дации человека и развития цивилизации в мире. Становясь суще-
ством цивилизованным, социальным, зависимым от общественных 
связей, человек «становится слабым, болезненным и принижен-
ным»4. По мнению философа, уравновешенный и цивилизованный 
образ существования человека приводит к изнеженности, к безвоз-
вратной потере сил и необходимого мужества. Вслед за знаменитым 
философом к теме «естественного человека» обращались многие 

1 См.: Гончаров П. А. Гончаров П. П. Земляковская А. А. «Природный 
человек» в русской прозе XX века: коллективная монография. Там-
бов: ТОГУП «Тамбовполиграфиздат», 2005. С. 200. 

2 Там же. С. 99. 
3 Руссо Ж. О причинах неравенства. М.: Издательство Юрайт, 2023. 

С. 52. 
4 Там же. С. 53. 



Персонаж, герой, тип: о типологии астафьевского героя... 67

русские писатели (Н. Карамзин, А. Пушкин, Л. Андреев, В. Вереса-
ев, М. Горький, А. Куприн и др.). Различия в их позициях по отно-
шению к данной теме обусловлены, прежде всего, историческими 
и культурными особенностями времени. 

Есть основания определять образ «природного человека» сле-
дующим образом: «Природный человек, так или иначе, стремится 
противопоставить себя агрессии цивилизации, пытается увидеть 
в гармонии человека и природы основу будущего самосохранения 
человечества»1. 

В. Астафьев в начале своего творческого пути уже активно ос-
мысливает проблему взаимоотношений природы и человека. Поэ-
тому изображение в «Стародубе» «естественного человека», «при-
родного героя» вполне логично. Как следует из биографии писателя, 
вся его жизнь неразрывно связана с природой Сибири, Урала, Рус-
ского Севера. Известно также и о том, что прозаик всячески избегал 
долгого пребывания как в столичных, так и в крупных провинци-
альных городах, выбирая для жизни и работы уединение в деревне 
(пермская Быковка, вологодская Сибла, приенисейская Овсянка). 

Исходя из этого, молодой таежник, которого отвергли одно-
сельчане, с точки зрения В. Астафьева и является воплощением 
симпатичного для писателя «природного человека», специально 
отдалившегося от людей, от цивилизации в целях избежать очер-
ствения, гибели души. 

Астафьевский Култыш, растворившийся в мире тайги, способ-
ный чувствовать природу, оказывается близким к купринской Оле-
се, такому герою М. Пришвина, как Лувен из повести «Женьшень». 
Они объединены не только трепетным отношением к окружающей 
природе, но и особой нравственной чистотой, чуждой для мира го-
родской цивилизации. 

Несмотря на главенство Култыша среди персонажей повести, 
он, по видимости, не оказывает влияния на трагическое разви-
тие событийности произведения. Воспитанный Фаефаном в духе 

1 Гончаров П. А. Гончаров П. П. Земляковская А. А. «Природный чело-
век» в русской прозе XX века: коллективная монография. Тамбов: 
ТОГУП «Тамбовполиграфиздат», 2005. С. 11. 



68 Глава 2

преклонения перед тайгой, «природным законом», сливаясь с при-
родой, двигаясь по следам Амоса — персонажа, бросившего вызов 
своей «прародительнице» тайге, — Култыш понимает, что его сво-
дный брат сам обрекает себя на гибель. Однако на самом деле опи-
сание жизни молодого таежника играет важную роль в понимании 
замысла В. Астафьева, которому важно показать, что обман в отно-
шении Култыша, допущенный Амосом, означает предательство всей 
природы, нарушение ее непреложных законов. 

В такой ситуации уместным оказывается определение героя, его 
характера через поступок, действие, событие. Так, С. В. Стахорский 
под термином «герой» понимает «объективацию образа в сюжете», 
сочетание в одном персонаже и объекта наблюдения, и вершителя 
происходящих событий, готового активно действовать в складыва-
ющихся сюжетных обстоятельствах. По убеждению С. В. Стахор-
ского: «Всякий герой непременно лицо действующее, хотя характер 
его действий существенно различается в разных литературных жан-
рах и формах»1. 

Кроме того, правомерность отнесения Култыша к описанному 
выше типу «природного», «естественного» человека подтвержда-
ется его пониманием истинного дома. Так, в противовес своим 
односельчанам, которые возводили свои избы «на скорую руку», 
«вкапывались глубже, отгораживались высокими крепкими запло-
тами» [Т. 2, с. 111], для молодого таежника спасительным домом 
является тайга. Она становится для героя истинным домом, семьей. 
Его сводный брат, композиционный антипод Амос, благополучно 
живет в забывшем о Христе и совести обществе псевдокержаков, 
мыслит предельно рационально, мечтает убийством оленей — «ко-
ровы» и «теленка»  — достигнуть материального достатка: «Будут 
и денежки и свежинка». Амос стремится только к материальным 
благам: «Есть у Амоса думка свою мельницу поставить. <…> По-
течет хлебец!» [Т. 2, с. 169]. Амос рассуждает и о Култыше с позиций 
собственных меркантильности и своекорыстия: «С твоей бы сно-
ровкой озолотеть можно!» [Т. 2, с. 160]. Однако Култыш, вопреки 

1 Стахорский С. В. Литературный герой и его историческая судьба // 
Энциклопедия литературных героев. М.: Изд-во МГУП, 1999. С. 9. 



Персонаж, герой, тип: о типологии астафьевского героя... 69

ожиданиям своего алчного сводного брата, живет чувствами и эмо-
циями, его не интересуют блага цивилизации. Он, зная хитрости 
охоты на таежного зверя, не обременен мыслью о легкой наживе. 
Молодой таежник бережно относится к лесным животным, которых 
считает неотъемлемой частью природы: «<…> ослабленного зверя 
никогда не бивал, самку в тягостях не трогал, гнезд не зорил» [Т. 2, 
с. 145]. 

Трепетное отношение к природе как к матери — «<…> тайга же-
нит своего сына!», «матушка тайга» [Т. 2, с. 136] — является отличи-
тельным свойством «естественного человека». Для Култыша харак-
терно и пантеистическое почитание тайги как божества: «великая 
сотворительница тайга» [Т. 2, с. 176]. Собственно, пантеизмом на-
чиналось приобщение В. Астафьева к вере, вылившееся затем в ак-
туализацию в его творчестве ряда христианских идей и мотивов, 
характерных для произведений 1970–1990-х годов. 

Култыш — дитя природы. Он не испытывает одиночества, ока-
завшись отвергнутым обществом Вырубов, напротив — стремится 
скорее уйти «домой»  — в тайгу. Он чувствует неразрывную связь 
с природой: герой нуждается в ней, как и она в нем. Обретение Кул-
тышом «природного» дома и «тайги-матери» подчеркивает его 
явную противоположность забывшим о боге и совести, о законах 
тайги жителями Вырубов, и это также дает право отнести молодого 
героя «Стародуба» к типу «естественного человека», «природного 
героя». Примечательно, что этот мотив (уход в тайгу) практиче-
ски в неизменном виде будет воспроизведен в пьесе А. Вампилова 
об обитателях сибирского Чулимска в связи с судьбой Еремеева, 
тоже, по мнению исследователей пьесы, тяготеющего к типу «при-
родного героя»1. 

Появление типа «естественного», «природного» человека в по-
вести «Стародуб»  — это изначально интуитивное, а в дальнейшем 

1 См.: Гончаров П. А. Чербаева О. В. Сибиряк в персонажной сфере 
А. Вампилова // Современные научные исследования и инновации. 
Научно-практический журнал. 2015. № 12. С. 181. [Электронный ре-
сурс]. URL: http://web.snauka.ru/issues/2015/12/61820 (дата обра-
щения: 14.08.2023).



70 Глава 2

осознанное обретение В. Астафьевым персонажа, находящегося 
в тесном родстве, взаимосвязи с природой. Такой герой стал вопло-
щением продуктивных размышлений писателя над характерными 
для всего его творчества проблемами: потребительское отношение 
современного «цивилизованного» человека к природе, оторванность 
людей от своих природных корней, утрата опыта природопользова-
ния предшествующих поколений, глобальная урбанизация. 

Итак, чуткое восприятие окружающего мира, его красот и несо-
вершенства, одиночество, неприкаянность, беззащитность, вынуж-
денное сверхраннее взросление, растерянность перед жизненными 
проблемами — все это объединяет молодых героев В. Астафьева 
и позволяет отнести их к единому типу героя. С одной стороны, этот 
тип берет начало в жизненном опыте писателя, а с другой — явля-
ется продуктом осмысления социально-исторических потрясений 
двадцатого столетия. Астафьевский молодой герой обязательно 
сталкивается со сложными жизненными испытаниями, проверя-
ется на способность жить среди людей по законам совести. Этот 
герой, получив свои основные свойства уже в начале творческого 
пути писателя, становится одним из главных (но не единственным) 
в творческой парадигме В. Астафьева и более позднего периода. 



Глава 3
ОСНОВНЫЕ СВОЙСТВА И ХАРАКТЕРИСТИКИ ГЕРОЯ 

ПРОЗЫ В. АСТАФЬЕВА УРАЛЬСКОГО ПЕРИОДА

Литература всегда становится своеобразным откликом на со-
бытия, происходящие в обществе. Серьезные социальные потря-
сения, изменения общественного уклада, пересмотр имеющихся 
ценностей — все это находит свое отражение в произведениях. На-
полненный подчас немыслимыми по своей трагичности событиями 
XX век не мог не повлиять на литературный процесс того времени. 
Писатели стремились через судьбы персонажей передать нелегкий 
путь, который пришлось пройти человеку той эпохи. В данном слу-
чае молодой герой, нередко ребенок, вновь ставится в центре пове-
ствования, тем самым позволяя показать влияние эпохальных со-
бытий прошлого на жизнь молодого поколения. 

Авторы в своих произведениях пытаются найти ответы 
на сложные этико-социальные вопросы, актуальные для того вре-
мени. Важной темой, которая зримо проходит через многие произ-
ведения 1950–1960-х годов и творчество В. Астафьева в частности, 
становится тема сиротства. Герой-сирота становится предельно 
актуальным типом героя. Стоит заметить, что актуализация дан-
ного типа в русской и в мировой литературе обусловлена глобаль-
ными социальными катаклизмами двадцатого столетия (войны, 
революции, урбанизация, распад традиционной семьи), которые 
и привели к значительному возрастанию количества детей-сирот. 
Для В. Астафьева эти процессы стали частью его биографии, а по-
тому явлениями понятными и во многом близкими. Трагическая 
гибель матери, трудное детство, утрата отцовской опеки, беспри-
ютная юность нашли свое отражение во многих произведениях 
писателя. 



72 Глава 3

В. Астафьев считал, что сиротство — это глубоко нравственное 
понятие, заключающее в себе не только формальное отсутствие ро-
дителей, но и духовное одиночество ребенка. У прозаика герой-си-
рота — это человек покинутый, позабытый, брошенный взрослыми, 
оказавшийся без необходимой опоры и поддержи, живительного 
наставничества. У писателя формируется собственная модель изо-
бражения типа героя-сироты, которая, с одной стороны, обуслов-
лена характерными для того времени социальными потрясениями, 
а с другой — судьбой самого автора. 

Тип героя-сироты присутствует во многих произведениях писа-
теля, особенно ярко он представлен в рассказах и повестях, включа-
ющих элементы автобиографии («Жил на свете Толька», «Перевал», 
«Звездопад», «Кража», «Последний поклон»). Достоверное изобра-
жение данного героя требует настоящего писательского мастерства 
и понимания чувств ребенка, лишенного близких. В. Астафьев сам 
ощутил все тяготы сиротства, прошел нелегкий путь, наполненный 
тяжелыми испытаниями (потеря родных, голод, обездоленность, 
беспризорничество, война…). Именно поэтому ему удалость так 
правдиво и выразительно изобразить переживания, чувства, мысли 
героев, лишенных родителей. 

Ряд астафьевских героев-сирот (Толька из «Жил на свете Толь-
ка», Илька Верстаков из «Перевала», Култыш из «Стародуба», Толя 
Мазов из «Кражи», Витя Потылицын из «Последнего поклона») 
в 1950–1960-х годах есть основания объединить в обобщенный тип 
героя-сироты. Все они, из-за социальных катаклизмов времени, от-
сутствия покровительства старших, обладают созвучной трагиче-
ской судьбой. Они лишены заботы и теплоты, материнской любви 
и отцовской защиты, опоры и поддержки родных людей. С одной 
стороны, Толька Пронин, Илька Верстаков, Култыш, Толя Мазов, 
Витя Потылицын изображены как самостоятельные, смелые, спо-
собные на решительные поступки герои, а с другой — они обречены 
на одиночество, их преследует часто возникающее чувство вины, 
ненужности, «ущербности», унижения. «Сирота ведь рубах мень-
ше изнашивает, чем прозвищ» [T. 2, с. 27]. Судьба Мишки Ерофе-
ева («Звездопад») не представлена автором детально, однако его 



Основные свойства и характеристики героя прозы...  73

сиротство проявляется в мироощущении героя (созвучном «солда-
ту-сироте» А. Твардовского). 

В. Астафьев, на наш взгляд, целенаправленно акцентирует 
в прозе 1950–1960-х годов тип героя-сироты, чтобы обратить об-
щественное внимание на глобальную и всегда острую проблему 
детского сиротства. Эта тема находит свое воплощение в творче-
стве других писателей второй половины ХХ столетия. К ней актив-
но и результативно обращаются Ф. Абрамов («Безотцовщина»), 
В. Распутин («Уроки французского»), В. Шукшин («Из детских лет 
Ивана Попова») и другие. 

Для В. Астафьева важно обратить внимание на ответственность 
старшего поколения перед младшим, вызвать у читателей чув-
ство сострадания и стыда перед лишенными поддержки взрослых 
детьми. В своих произведениях писатель намеренно подчеркивает 
различия в мировосприятии детей и взрослых. Часто изобража-
ется вынужденное раннее «взросление» детей-сирот в противовес 
инфантильности представителей старшего поколения. Так, Илька 
Верстаков из «Перевала» рассуждает не по возрасту мудро о разладе 
в семье: «<…> лучше бы уж жить в голоде, в холоде, да в ладу» [Т. 2, 
с. 35]. Вслед за ним и Толя Мазов из «Кражи» думает с взрослой на-
стороженностью и тревогой не только о своей, но и о будущей жиз-
ни всех детдомовских ребят: «Как жить? Что они знают о людях? 
Что люди знают о них?» [Т. 2, с. 461]. 

Общим сюжетным элементом, объединяющим героев-си-
рот В. Астафьева, становится преодоление сложных испытаний 
перед вступлением во взрослую жизнь. В. Казак справедливо замеча-
ет по этому поводу: «Внимание Астафьева привлекают простые люди 
и их нелегкая судьба, подвергающиеся моральному испытанию»1. 
По мысли писателя, юный человек должен пройти определенный 
сложный этап жизни, столкнуться с трудностями, пережить пере-
ломный момент их преодоления. Все это способствует эмоциональ-
ному и психологическому взрослению. Помимо такого рода катарси-
са иного пути к духовно-нравственному становлению у астафьевских 

1 Казак В. Лексикон русской литературы XX века / Пер. с нем. М.: РИК 
«Культура», 1996. С. 27.



74 Глава 3

героев-сирот не существует. Юные герои «Перевала», «Кражи», 
«Последнего поклона» выполняют напряженную духовную работу, 
которая способствует формированию их нравственных ценностей. 
Маловероятно, что автор-повествователь (стоящий за судьбой каж-
дого из главных героев этих повестей) намеренно «обрекает» геро-
ев-сирот на такие испытания. Но без них жизненный путь персона-
жей вряд ли выглядел бы достоверным, правдоподобным. 

Для астафьевского героя-сироты свойственно самоотрече-
ние, близкое к подвигу. Так, Илька, рискуя собой, спасает тонущих 
сплавщиков. Толя Мазов, ставя под угрозу собственную жизнь, 
возвращает украденные из кассы деньги, тем самым спасает от за-
ключения и сиротства безвинных людей. Витя Потылицын будучи 
совсем «парнишкой», спасает от гибели гусей, подвергая при этом 
себя опасности, а в юности отправляется зимой в долгий путь ради 
встречи с родным человеком, попавшим в беду. Юные герои В. Аста-
фьева, как правило, изображены более надежными и серьезными, 
чем инфантильные представители  поколения отцов (отец героя 
в «Перевале», родственники Толи Мазова в «Краже», «папа» в «По-
следнем поклоне» и т. п.). Именно в юных героях, по нашему мне-
нию, В. Астафьев видит надежду на возрождение нравственных цен-
ностей и восстановление утраченной связи поколений. 

Ребенок, семья, общество, а вместе с ними социальные изме-
нения, разрушение традиционных устоев оказываются в центре 
внимания художников слова. В 20–50-е годы прошлого столетия 
оформляются в отдельное идейно-тематическое направление про-
изведения, посвященные сиротам, беспризорникам, маленьким 
труженикам, ориентированные на изображение их судеб в контек-
сте противоречивого исторического развития государства (Л. Сей-
фуллина, А. Неверов, А. Макаренко, М. Шолохов и др.). 

В послевоенные годы эта традиция продолжается. Писатели, 
сами пережившие нелегкие испытания судьбы, стремятся привлечь 
внимание общества к тяжелому положению детей. С. Залыгин, раз-
мышляя о творчестве В. Астафьева, писал, что поколению писате-
ля присуще обращаться к теме нелегкой судьбы детей-сирот уже 
потому, что их детство и юность прошли в один из самых тяжелых 



Основные свойства и характеристики героя прозы...  75

и противоречивых моментов истории: предвоенные и военные годы, 
«начало их жизненного пути по существу и по сути было меньше 
всего детским, более всего взрослым и глубоко серьезным»1. 

Для литераторов послевоенного времени свойственно видеть 
корень всех общественных проблем в последствиях коллективиза-
ции, в миновавшей Великой Отечественной войне, в предшеству-
ющих и сопутствующих событиях двадцатого столетия. Писате-
ли этой эпохи видят здесь не только трагедию детства, сиротства, 
но и взрослого человека. Объединившись в одну, они представляют 
собой, в осмыслении В. Астафьева, единую трагедию судьбы всего 
народа. Эта тема не раз находит свое выражение в творчестве про-
заика. 

Обращение писателя к теме сиротства способствовало рожде-
нию героя, чутко ощущающего отношение к нему близких и чужих 
людей, тонко воспринимающего природу, ее красоту и мудрость. 
Эти качества сближают главных героев целого ряда астафьевских 
рассказов и повестей. Известный славист Жорж Нива, рассуждая 
об одном из произведений В. Астафьева, писал: «Забывается дет-
ство мира и детство человека, когда человек чувствовал “кожей 
мир вокруг”. Социальная жизнь сурова, безжалостна. Человек — 
сирота на этой земле…»2. Асафьевские герои-сироты не лишают-
ся возможности «чувствовать мир» окружающий их, и, несмо-
тря на тяжелые испытания, остаются чуткими и внимательными 
к происходящему. 

Неожиданным результатом обращения к этой теме, к образу 
героя-сироты стало переосмысление традиционной преемствен-
ности поколений. Во многих произведениях писателя родители 
по тем или иным причинам не могут дать своим детям духовного 

1 Залыгин С. П. Проза. Публицистика. М.: Мол. гвардия, 1991. С. 228. 
2 Нива Ж. К вопросу о «новом почвенничестве»: Моральный и религи-

озный подтексты «Царя-рыбы» Виктора Астафьева // Одна или две 
русских литературы?: Международный симпозиум, созванный фа-
культетом словесности Женевского университета и Швейцарской 
академией славистики. Женева, 13–15 апреля 1978 / Отв. ред. 
Ж. Нива. Lausanne: L’Age d’ Homme, 1981 (Impr. «Syntaxis»). С. 75. 



76 Глава 3

покровительства, надежной опоры. Однако герой-ребенок находит 
в бабушке и дедушке  — носителях традиционных этических цен-
ностей русского крестьянства — необходимую поддержку, пример. 
Этот мотив сближает ряд повестей и рассказов художника, а также 
последний роман, в котором герой-идеолог Коля Рындин расколь-
ничью «стихиру» о проклятых и убитых воспринимает не от роди-
телей, а от полулегендарной «бабки Секлетиньи». 

В прозе В. Астафьева традиционный для литературы разрыв 
между отцами и детьми оборачивается нравственным союзом, ду-
ховным заветом («минуя» «выпавшее» по разным причинам по-
коление отцов) между детьми и их прародителями  — бабушками 
и дедушками. Этот мотив проявляется в «Перевале», «Последнем 
поклоне» В. Астафьева, «Последнем сроке» и «Прощании с Мате-
рой» В. Распутина и некоторых других произведениях «деревенской 
прозы». Утраченное покровительство родителей успешно заменяют 
«старухи», «бабушки», другие мудрые наставники. «Именно от них 
и благодаря им авторы получают ту “родовую память”, которая 
не отпускает, заставляет писать, вспоминать родную культуру, ту, 
почти ушедшую ныне в небытие, жизнь», — справедливо замечает 
Н. А. Непомнящих1. Отсутствие какой-либо персонифицирован-
ной поддержки восполняется социально-этическим опытом народа. 
Так, тысячелетний опыт выживания деревенской общины помогает 
осиротевшим в прямом и переносном смысле героям «Братьев и се-
стер» Ф. Абрамова пережить военное лихолетье. 

Постоянное возвращение к сложной проблеме можно объяс-
нить желанием прозаика через фигуру молодого героя оживить 
связь поколений и вернуть гармонию жизни. Подтверждением это-
го становится повторяющаяся мысль автобиографического героя 
из «Оды русскому огороду» о том, что он хотел бы «воскресить» 
в себе того мальчика, которому лишь одному было под силу очи-
стить его «темное, омертвелое нутро». 

1 Непомнящих Н. А. Мотивы утраты, умирания, памяти в русской дере-
венской прозе и в русскоязычных произведениях писателей о корен-
ных народах Сибири // Северо-Восточный гуманитарный вестник. 
2015. № 3(12). С. 104. 



Основные свойства и характеристики героя прозы...  77

В рассказе «Жил на свете Толька» (1952) впервые в астафьев-
ской прозе отчетливо выделяется герой-сирота (Толька Пронин), 
оказавшийся в нелегких жизненных обстоятельствах. В сюжете 
рассказа присутствуют детали из биографии писателя, которые 
затем найдут свое продолжение в последующих произведениях. 
Особенно много общего можно заметить с «Последним покло-
ном». В главе «Без приюта» так описано новое место жительства 
Вити с отцом и мачехой: «Мы отодрали доски, прибитые буквой 
“х” к окнам и двери парикмахерской, и зажили семейной ячейкой» 
[Т. 4, с. 398]. В упомянутом рассказе Толька жил в таких же усло-
виях: «Остался Толька один в заброшенном домишке. Здесь в лет-
нюю пору была парикмахерская» [Т. 1, с. 111]. Примечательно, 
что в автобиографии В. П. Астафьев подтверждает реальную основу 
произведений: «В 1935 году нас унесло в Заполярье на большие за-
работки. Что из этого получилось, можно узнать из повести ”По-
следний поклон”, прочитав главы “Без приюта” и “Карасиная поги-
бель”»1. Не только место жительства, «локация» объединяет героев, 
но и одинаковые детали нелегкой беспризорнической жизни. Голод 
вынуждает героев искать любое пропитание. Так, в рассказе гово-
рится: «Он встряхнулся, боязливо погладил одну лошадь и нагру-
зил из ее кормушки полные карманы овса. Лошадь, как показалось 
Тольке, укоризненно смотрела на него из сумрака большими тем-
ными глазами. Толька снова погладил ее и сказал шепотом: 

— Ничего, у тебя ведь много. 
Мальчик поджарил овес на печке и принялся его шелушить. 

Овсом до боли искололо язык, но это все-таки была еда, и Толька 
решил, что временный выход из положения найден» [Т. 1, с. 114]. 

Витька Потылицын прибегает к такому же способу выжить: 
«Выплакавшись, я, должно быть, поспал в стойле коняги, потому 
что очнулся в соображении, нагреб из кормушки овса в карман и по-
трепал извинительно конягу по гриве: 

— Голодуха — не тетка! Тебе еще дадут» [Т. 4, с. 404]. 
Однако, несмотря на общую основу, два произведения име-

ют заметные различия. В рассказе повествование ведется от лица 

1 Астафьев В. П. Расскажу о себе сам // День и ночь. 2004. № 1–2. С. 5. 



78 Глава 3

рассказчика, который хоть и описывает непростую судьбу остав-
ленного ребенка, но завершает повествование счастливым в данной 
ситуации финалом. В «Последнем поклоне» о своей жизни рас-
сказывает сам герой, и мы видим истинные чувства, переживания, 
эмоции человека, находящегося в тяжелом положении. Если Толька 
имеет еще по-детски наивное восприятие всей непростой ситуации, 
то в размышлениях Вити Потылицына виден взгляд «повзрослев-
шего» человека, который осознает свое положение. Наивность, 
упрощенность описания во многом свойственны первому рассказу 
о герое-сироте. Однако именно в нем наметилась траектория, объ-
единившая затем в единую канву все произведения, посвященные 
становлению молодого героя. 

Мотивы непростой судьбы оставленных родителями персо-
нажей настойчиво реализуются в последующих произведениях 
В. Астафьева, использующих для этого все тот же образ молодого 
героя: Култыш из «Стародуба», Мишка Ерофеев из «Звездопада», 
Толя Мазов из «Кражи» и другие. 

Очень важным является начальный этап жизни каждого чело-
века, который во многом предопределяет всю его дальнейшую судь-
бу. В это время большое значение имеет историческая эпоха, задаю-
щая условия для становления личности. Г. Цурикова и И. Кузьмичев 
еще в середине 1970-х годов, в период расцвета «деревенской про-
зы», отмечали, что: «Время, если вдуматься, категория нравствен-
ная и общение с ним может быть вопросом этики»1. И действитель-
но, с этой мыслью трудно не согласиться, ведь герои В. Астафьева 
вынуждены посредством соединения с общим потоком движения 
своего народа принимать и впитывать его традиции, знания, опыт, 
а также разделять все испытания, уготованные ему, и при этом не-
престанно формировать и развивать в себе новые качества зарожда-
ющегося характера. 

Одним из астафьевских героев, который принял на себя этот 
опыт поколений и встал на тропу «обшественного» прогресса, стал 
Илька Верстаков из «Перевала» (1959). Период его взросления 

1 Цурикова Г. М. Кузьмичев И. С. Контрасты осязаемого времени: 
о творчестве Д. Гранина // Нева. 1975. № 10. С. 168. 



Основные свойства и характеристики героя прозы...  79

относится к первой трети двадцатого века. Хотя время создания 
произведения — это 1958–1959 годы, писатель повествует в нем 
о жизни Сибири начала 1930-х годов и сопутствующих этому вре-
мени событиях внутри всей страны. Повесть несет в себе мысль 
о том, что любому, кто попал в водоворот исторических событий, 
приходится трудно, однако наиболее трудно в этой ситуации имен-
но детям. Они, в отличие от взрослых, особо остро воспринимают 
и по-своему пытаются приспособиться ко всем внутренним и внеш-
ним изменениям. Так, главный герой становится отражением всех 
социально-экономических и нравственно-этических процессов 
советского общества 1930-х годов. Он вынужден испытать на себе 
последствия коллективизации и индустриализации, а вместе с ними 
и голод 1932–1933 годов. «В голодный тридцать третий год на од-
ной картошке жил с бабушкой и дедушкой» [Т. 2, с. 19]. Эти собы-
тия отразились на дальнейшей жизни героя: он всегда помнил цену 
каждому куску хлеба и знал, что его непременно нужно заработать. 
Илька, оказавшись у незнакомых сплавщиков, всеми силами стара-
ется трудом получить еду, а не жалостью к себе. Он отказывается 
от пищи до тех пор, пока не находит способов прокормить не только 
себя, но и тех, кто оказался рядом. 

Значимым оказывается эпизод, в котором Илька поет пес-
ню, наполненную грустью и отнюдь не детскими мыслями: «Сяду 
я за стол и подумаю, как на свете жить одинокому <…>» [Т. 2, с. 64]. 
Он о многом заставляет задуматься опытных сплавщиков. Песня 
еще раз подтверждает мысль о неестественно раннем взрослении 
героя. 

Герой повести вынужден на себе испытать последствия вну-
триполитических изменений в стране, которые привели к печаль-
ным событиям в его жизни. В своей повести В. Астафьев обращает 
внимание на то, что население России потревожено «гражданской 
войной, сдвинуто с родных мест разрухой и голодом» [Т. 2, с. 54]. 
Отец главного героя находится постоянно в поиске новой работы, 
скитаясь с места на место по Красноярскому краю. Из-за своей бес-
шабашности он получает лагерный срок, который отбывает «в ша-
раш-монтаж конторе» (этот момент явно основан на судьбе Петра 



80 Глава 3

Павловича Астафьева, отбывавшего наказание на строительстве Бе-
ломоро-Балтийского канала)1. Долго еще Илька будет чувствовать 
стыд за своего отца. Однако беды его только начинаются. В этот мо-
мент погибает мать героя, потеря которой повлекла за собой череду 
трагических событий. Верным оказывается предсказание бабушки: 
«Твои слезы впереди» [Т. 2, с. 38]. Трудные отношения с мачехой, 
которые привели к «бою с кровопролитием», заставляют главного 
героя оставить казенный барак и уйти в тайгу, на горную речку. Этот 
опасный ход становится спасением для героя. Бригада сплавщиков, 
которая встретилась Ильке, заменяет ему родных людей. В грубова-
тых, но знающих свое дело людях герой находит надежных настав-
ников, способных подарить герою-сироте такое важное для него 
чувство защищенности. Сюжетная схема робинзонады соединяется 
здесь с «производственной» повестью, с автобиографическими мо-
тивами и элементами романа воспитания, рождая оригинальное ли-
тературное произведение о судьбе подростка в суровые для Сибири 
и всей России 1930-е годы. 

В. Астафьев в повести «Перевал» (1959) стремится передать 
напряженную, трудную для всех атмосферу эпохи, одна из дат ко-
торой «каленой проволокой выжжена» — «12/VIII — 1929 года — 
заштрафовано»  [Т. 2, с. 7]. Семье Верстаковых пришлось на себе 
ощутить все беды, несчастья и потрясения, охватившие страну 
в то время.  «Мачеха любила причитать насчет своих молодых лет. 
Илька к этому привык. <…> Ильке сделалось ее жалко, себя жалко. 
В самом деле, у нее тоже житье незавидное. Она старше Ильки всего 
на девять лет. Какая же она мать? <…> Да у них все не как у людей, 
так приблизительно думал Илька» [T. 2, с. 33]. Астафьев намерен-
но указывает на некоторое несоответствие между возрастом героя 
и его почти взрослой рефлексией (отсюда акцентирование «при-
близительности» размышлений ребенка). И это неполное соответ-
ствие нацелено на подчеркивание трагизма судьбы молодых героев 
повести «Перевал». 

Илька Верстаков стал значимым персонажем в галерее аста-
фьевских молодых героев. В нем, с одной стороны, можно заметить 

1 Астафьев В. П. Расскажу о себе сам // День и ночь. 2004. № 1–2. С. 5. 



Основные свойства и характеристики героя прозы...  81

много общего с первым героем-сиротой  — Толькой из рассказа 
«Жил на свете Толька», с другой — увидеть черты последовавших 
за ним Толи Мазова с его бесстрашием, Култыша с его нравственной 
силой, Мишки Ерофеева и Вити Потылицына, с их застенчивостью, 
сентиментальностью, недюжинной силой воли. 

Вместе с тем молодых героев В. Астафьева объединяет не толь-
ко нелегкий жизненный путь, но и явное «биографическое» сход-
ство с самим автором. Это позволяет объединить их в один общий 
автобиографический тип, который передает мировосприятие писа-
теля. Трудно не согласиться с мнением А. Н. Макарова, который от-
мечал, что все они составляют этапы судьбы персонажа «носящего 
разные имена, но человека одной и той же биографии»1. 

В произведениях 1950–1960-х годов можно заметить много 
значимых эпизодов, соответствующих реальным биографическим 
моментам жизни писателя. Астафьевские герои переживают испы-
тания, выпавшие на долю самого будущего писателя: трагическая 
потеря матери, разгульная бесшабашная жизнь отца с молодой ма-
чехой, одинокие скитания, нравственная растерянность, духовное 
беспокойство. Все они, как и сам В. Астафьев, испытывают «пре-
лести» лихой эпохи и суровые последствия раннего сиротства (бес-
призорничество, голод, детдом, война, ранение, госпиталь, первая 
любовь). 

Появление ряда произведений, включающих элементы био-
графии автора, говорит о том, что 1950–1960-е годы стали перио-
дом становления жанра автобиографической повести в творчестве 
В. Астафьева. Это можно объяснить постоянным стремлением писа-
теля к достоверности повествования, объединяющейся с передачей 
собственного восприятия тех или иных событий, как следствие  — 
к повествованию от имени лирического героя. 

Характерно, что в самых ранних произведениях («Граждан-
ский человек», «Жил на свете Толька», «Перевал», «Стародуб») 
повествование ведется еще от лица рассказчика, отстраненно-
го от автора, но тем не менее создается эффект единства автора 
и главного героя, подтверждающийся всеведеньем рассказчика 

1 Макаров А. Н. Идущим вослед. М.: Сов. писатель, 1969. С. 713. 



82 Глава 3

(владение сведениями о времени, событиях, месте, чувствова-
ние психоэмоционального состояния героев). В «Звездопаде», 
«Последнем поклоне» повествование ведется уже непосредствен-
но от первого лица, где герой-рассказчик описывает не только 
себя и свою жизнь, но и других героев, подробно останавлива-
ясь на возникающих ситуациях, проблемах, конфликтах. Такой 
способ повествования имеет место и в дальнейшем творчестве 
писателя (повести и рассказы 1970–1990-х годов), он наделяет 
каждое произведение писателя особым лиро-эпическим звучани-
ем и позволяет в полной мере ощутить и понять его глубинные 
замыслы. 

Для повести «Стародуб» (1959–1960) свойственно соединение, 
с одной стороны, приема композиционной ретроспекции, который 
проявляется в повествовании писателя о прошлом сибирской «вер-
ховской» старообрядческой деревни, а с другой  — в изображении 
актуальных проблем, характерных для социальной действительно-
сти России XX века. 

В «Стародубе» местом действия становится псевдокержацкая 
деревня Вырубы. Она, со всеми ее обитателями, с их «древлеотече-
скими устоями» и укладом жизни становится полем боя добра и зла, 
боя между человечностью, благородством и лютым злодейством, 
прикрываемым лицемерными ссылками на «древлеотеческую 
веру», по сути — псевдорелигиозным ханжеством. Вырубы — это 
воплощение жестокого мироустройства, в котором происходило 
«обесчеловечивание человека, движение не от пещеры, а в пеще-
ру», — пишет А. П. Ланщиков1. Несмотря на то что в персонажах 
«Стародуба», представляющих жестокий мир Вырубов, раскры-
вается немало темных сторон человеческой души, писатель все же 
объясняет и указывает на причину этого процесса: «Ни по реке, 
ни по горам не пробраться к Вырубам  — сгинешь. Знал тот не-
известный старовер, который свалил здесь первую лиственницу 
на избушку, как и где прятаться от мира» [Т. 2, с. 112]. Такой фра-
зой прозаик ясно дает понять, что людям, по вполне понятным 
причинам, пришлось отгородиться от социальных бурь времени 

1 Ланщиков А. П. Виктор Астафьев. М.: Просвещение, 1992. С. 30. 



Основные свойства и характеристики героя прозы...  83

«торжества антихриста» горами, труднопроходимыми лесами, ре-
ками. И не по своей воле, и не от благополучной судьбы приобрели 
они непреодолимый страх перед жизнью, внешним миром, вытра-
вили в себе все человеческое. 

В «Стародубе» писатель, вопреки мнению критиков и лите-
ратуроведов о том, что это произведение якобы выходит из круга 
главных тем его творчества, продолжает изображать воздействие 
трагического времени на судьбу людей. Исходя из этого, нуждается 
во вполне обоснованном уточнении мнение А. Н. Макарова, кото-
рый считает, что астафьевские повести, «за исключением “Староду-
ба”», представляют собой звенья истории персонажа «одной и той 
же биографии», но носящего различные имена. 

В избранном нами аспекте не выглядит мотивированным и вы-
вод критика Ал. А. Михайлова о том, что повесть «Стародуб» «ни 
тематически, ни философски не связана <…> c последующими 
за “Стародубом” произведениями»1. На наш взгляд, «Стародуб» яв-
ляется закономерным этапом эволюции творчества В. Астафьева 
и в плане кристаллизации его оригинального типа героя, и в плане 
философского сопряжения различных исторических эпох. «Ста-
родуб» тематически и содержательно, философски связан, един, 
как с предшествующим «Перевалом», так и с последующими произ-
ведениями  — «Звездопадом», «Кражей», «Последним поклоном». 
В «Стародубе» зарождаются некоторые мотивы и сюжетные линии 
«Царь-рыбы» (судьба староверов на реке Сым), романа «Прокляты 
и убиты» (линия Коли Рындина). 

Происхождение деревни Вырубы в далекой, порой непроходи-
мой тайге, объясняется стремлением ее жителей укрыться от опас-
ного для них мира. Не зря А. Ланщиков называет их «людьми го-
нимыми». Критик обращает внимание, что «мир», «от которого 
собирался таиться тот кержак, бегал за ним не с пряниками»2. По-
этому очевидным становится тот факт, что в «Стародубе» писатель 

1 Михайлов А. А. Стихия народной жизни: предисловие // Виктор 
Астафьев. Ясным ли днем. Вологда: Северо-западное кн. изд-во, 
1972. С. 6. 

2 Ланщиков А. П. Виктор Астафьев. М.: Просвещение, 1992. С. 30. 



84 Глава 3

продолжает главную тему «Перевала» — тему влияния времени со-
циальных катаклизмов на судьбы и мировосприятие людей. 

Вынужденные бежать от гонений, несправедливого социаль-
ного устройства, кержаки выбирают изоляцию от мира. Однако это 
приводит их к опустошению и нравственному падению. Происхо-
дит своего рода обесчеловечивание их духовного облика, воцарение 
лжи, зла, ханжества. 

В этой угнетающей атмосфере оказывается главный герой пове-
ствования — Култыш. Автор-повествователь верит, что этот персо-
наж, противопоставленный жестокому миру Вырубов, сможет прео-
долеть все преграды на пути к духовному становлению, приобрести 
иное мировосприятие. Однако писатель, наделяя главного героя 
всеми необходимыми качествами для достижения этих целей, все 
же позволяет родиться в душе Култыша и сомнению по поводу вер-
ности избранного им пути: «Стало быть, таежный закон существует 
не для всех, — думал Култыш. — Да и нет, видно, на свете таких за-
конов, которые оградили бы человека от бед и напастей. А раз нет 
таких законов, значит, и счастья человеку нет» [Т. 2, с. 177]. Подоб-
ные философские мысли главного героя показывают, что, вопреки 
огромной силе духа, он все же чувствовал на себе влияние оказав-
шихся рядом «гонимых людей» («гонимый» для Астафьева не всег-
да равно понятию «правый») и оттого был одиноким и несчастным 
изгоем в мире Вырубов. 

В Култыше сочетаются высокие нравственные качества с хруп-
костью и беззащитностью души. Он нуждается в любви, понима-
нии, поддержке. Однако все это чуждо для жестокого мира Вы-
рубов. Возникновение подобных чувств было бы невозможно 
и даже противоестественно в угнетенных страхом душах старове-
ров. Для изображения любовной истории писатель, стремящийся 
к достоверности в каждом своем произведении, выбирает героиню, 
близкую по духу к Култышу. Для этой роли подошла дочь пришло-
го сапожника Трохи — Клавдия, которая подобно Фаефану и Кул-
тышу, и внешне и натурой отличалась от жителей деревни Выру-
бы: «Большие карие глаза ее смотрели на всех открыто, прямо, 
с каким-то дерзким вызовом. Староверы не любят такого взгляда» 



Основные свойства и характеристики героя прозы...  85

[Т. 2, с. 139]. Важным отличием было и само появление семьи Клав-
дии в Вырубах. Они не скрывались, подобно другим жителям дерев-
ни, от преследований власти. «Нужда» загоняет ее отца сапожника 
Троху и его семью в Сибирь. Однако не суждено светлому чувству 
Клавдии к Култышу превратиться в долгую взаимную любовь. Амос 
помешал счастью двух людей, отличающихся от мира, в котором 
они вынуждены жить. «Так, наперекор матери, взял Амос и женил-
ся не на той невесте, которую нарекли ему <…>. Пожалуй, и еще ко-
му-то хотел досадить Амос своей женитьбой…» [Т. 2, с. 134]. Можно 
предположить, что именно Амос в прозе В. Астафьева конца 1950-х 
годов является воплощением всех пороков, которые свойственны 
новейшему времени. По мысли писателя, во многом время повинно 
в массовом озлоблении, страхе, в подмене суевериями и ложными 
ценностями истинной веры, здоровой морали и высокой духовно-
сти. Амос стал результатом этих духовно-нравственных коррозий 
в обществе. 

Амос отнимает у сводного брата Клавдию, а вместе с ней вся-
кую надежду на счастье. Тоска и боль в сердце мучают Култыша 
на протяжении всей, отнюдь не долгой, одинокой жизни. Гибель 
брата в тайге привела к ложным обвинениям Култыша. В смерти на-
рушившего неписаный таежный закон Амоса ослепленные злобой 
и суеверием вырубчане винят Култыша. 

А. Н. Макаров в эмоциональной сфере, в пафосе «Стародуба» 
увидел «пронзающее сердце мироощущение человека, который 
хлебнул немало лиха», а также «обжигающую, как кипяток, сол-
датскую ненависть к социальному злу» и не менее значимую «веру 
в способность стойких душ к сопротивлению»1. В сугубо «мирной», 
«таежной» повести критик нашел близость с военной прозой писа-
теля. 

Продолжая мысль А. Н. Макарова, можно заметить созву-
чие двух, на первый взгляд, не близких произведений В. Астафье-
ва. История несчастливой любви роднит Култыша из «Стародуба» 
с Мишкой Ерофеевым из «Звездопада». Он, подобно Култышу, 
находясь в романтическом возрасте, тоже должен оставить свою 

1 Макаров А. Н. Идущим вослед. М.: Сов. писатель, 1969. С. 714. 



86 Глава 3

первую любовь. Виной тому трагические обстоятельства и события 
бурного времени, «любовь его, едва родившись, оказывается об-
реченной <…> из-за войны» [Т. 2, с. 69]. Заметна связь не только 
между ранними произведениями В. Астафьева, но и между ранним 
и зрелым, ранним и поздним творчеством писателя. Так, в том же 
«Звездопаде» намечены некоторые темы и мотивы «закатного ро-
мана» В. Астафьева (запах «гниющего мяса» в госпитале, мотив без-
умия, умение Мишки-сибиряка материться  — «против сибиряков 
по мату никто не устоит»; полемическое упоминание о «завлечен-
ных» «девках» и т. п.). 

Что касается любви Мишки к Лиде, то она, с одной стороны, 
порождена войной, а с другой — убита на взлете ей же. Стоит пред-
положить, что этот сюжетный ход, который приемом назвать в силу 
его автобиографичности трудно, автор повести использует наме-
ренно, для того чтобы утвердить мысль о том, что всяческое вза-
имодействие таких противоположных феноменов, как «любовь» 
и «война», противоестественно. 

Эта мысль находит свое воплощение еще в «Стародубе». 
В. Астафьев показывает несовместимость в одном сюжетном про-
странстве любви и ханжества, лицемерия, злобы. «Окостенелый» 
мир Вырубов не предполагает возможности существования в нем 
каких-либо светлых чувств. В двух повестях, написанных хроно-
логически друг за другом, прослеживается явное этико-философ-
ское созвучие. Оно заключается в стремлении автора подчеркнуть 
мысль о том, что любовь обречена на трагический исход в несоот-
ветствующих ей обстоятельствах, будь то война, либо тяжкая, гне-
тущая атмосфера, созданная ожесточившимся «миром». Разница 
в сюжетах заключается в том, что Мишка, в отличие от Култыша, 
сознательно оставляет свою возлюбленную. Разговор с матерью 
Лиды дал понять молодому человеку, как несвоевременно оказа-
лось их взаимное чувство. Мишка вынужден покинуть свою пер-
вую и самую дорогую любовь. Писатель усиливает необходимость 
тяжелого выбора тем, что к такому видению истинной ситуации 
героя подталкивает взрослый мудрый человек — Лидина мать: «Не 
ко времени это у вас, Михаил! Еще неделя, ну, месяц, а потом что? 



Основные свойства и характеристики героя прозы...  87

<…>. Разлука, слезы, горе!... » [Т. 2, с. 229]. Вкладывая эти слова 
в уста взрослого персонажа, прозаик напоминает о том, что та-
кое трагическое явление в жизни, как война, влияет на всех лю-
дей без исключения, не взирая ни на возраст, ни на пол. Отповедь 
матери, которая на первый взгляд может показаться жестокой, 
свидетельствует о ее нелегкой судьбе, о тяжелых испытаниях, вы-
павших на ее собственную долю в условиях войны, уберечь от ко-
торых она хочет свою дочь. Она оставлена своим мужем: «Сошелся 
с какой-то во фронтовом госпитале»  — и желает дочери лучшей 
судьбы [Т. 2, с. 229]. Прозаик показывает, что и мать понимает 
всю сложность ситуации и ответственность за сказанное: «Может, 
и я не права? Может, устала от нужды? Оскудоумела от горя?» [Т.  
2, с. 230]. Молодому герою повести, которому посчастливилось 
почувствовать «ошеломляющую радость» первой любви, прихо-
дится согласиться с ее трезвым мнением и дать шанс дорогому че-
ловеку на счастливое будущее. 

Герой «Звездопада» во многом, как и предшествующие ему аста-
фьевские молодые герои, принимает на себя бремя сурового време-
ни, жертвуя самым ценным и сокровенным, что у него есть. Война 
лишила его возможности ощутить в полную силу светлое чувство 
первой любви. Судьба Мишки Ерофеева дает возможность писате-
лю показать, как военное жестокое и никого не жалеющее время ли-
шает молодое поколение даже надежды на счастье. 

Следующий герой, собственной судьбой подтверждающий не-
легкие последствия бурной эпохи двадцатого столетия, явился в по-
вести «Кража» (1966). Толя Мазов продолжает череду астафьевских 
молодых героев, находящихся в постоянной борьбе с превратно-
стями судьбы. Детство и отрочество героя проходят в непростые 
30-е годы прошлого столетия. В сюжетно-композиционном плане 
«Кража» близка к «Республике ШКИД» Г. Белых и Л. Пантелеева, 
а ее содержание устремлено к назидательности и философичности. 
В ней автор поднимает «не детские», острые социальные и нрав-
ственные вопросы. В. Астафьев вновь обращается к теме сиротства 
и беспризорничества. Писатель с большим состраданием описывает 
брошенных детей и подростков: «Здесь уже не было Сашек, Борек… 



88 Глава 3

Было осатанелое лицо маленького человека, пережившего когда-то 
страшное потрясение, сделавшее его сиротой» [Т. 2, с. 265]. 

Одна из глав «Кражи» начинается с истории жизни семьи Мазо-
вых. В ней повествуется о том, как в один момент судьба всех членов 
этой семьи сделала крутой поворот в область строящегося «социа-
листического государства». «Зимой тридцатого года из села увезли 
куда-то Светозара Семеновича Мазова — Толиного отца. Сказали: 
подкулачник, и увезли» [Т. 2, с. 318]. 

Значимым оказывается момент повести, в котором изображает-
ся коллективная психология репрессированных, настолько уставших 
от тяжелой жизни, что им кажется вполне возможной страшная си-
туация во время «путешествия» на пароходе в Заполярье: «— Топи-и-
и-ить буду-ут!» [Т. 2, с. 319]. Эти мысли приходят людям, плывущим 
по «реке жизни» на казенной барже в момент преодоления бурного 
речного порога. Справедливым оказывается следующее замечание 
А. Ланщикова: «И сколько уже нужно было перенести людям, чтобы 
вот так вот разом поверить в то, что их могут начать всех без разбору 
топить!»1 Действительно, этим эпизодом В. Астафьев правдиво опи-
сал психологию простого народа в наиболее напряженные моменты 
русской советской истории, его страх и бессилие перед властью. 

Историческая эпоха, характеризующаяся своей жестокостью, 
реалистически достоверно воссоздана писателем. На безжалостную 
силу, уничтожающую невинные жизни, в том числе детские, обра-
щает внимание автор. О детях  — жертвах, которые стали легкой 
мишенью для трагического времени, повествует В. Астафьев в по-
вести «Кража». Толя Мазов и остальные обитатели детского дома 
города Краесветска являются той самой сердцевиной, в которой 
сфокусирован весь вселенский хаос исторической действительности 
20–30-х годов двадцатого века. 

Юным героям «Кражи», у которых только формируется ха-
рактер, трудно противостоять всем непростым обстоятельствам, 
окружающим их. Неудивительно, что на первых страницах по-
вести детдомовские обитатели производят впечатление невеже-
ственной и озлобленной шайки. Однако более близкое знакомство 

1 Ланщиков А. П. Виктор Астафьев. М.: Просвещение, 1992. С. 51. 



Основные свойства и характеристики героя прозы...  89

с их судьбами позволяет понять, что манера их поведения, искале-
ченные тела и души — это следствие пережитой бесчеловечности, 
выпавшей на их долю. 

Немногословно, но предельно емко В. Астафьев описывает 
героев, осознанно или неосознанно пробуждая к ним чувства со-
страдания и жалости: «Среди этих ребят есть парнишка Малышок. 
На его глазах отец зарубил мать, и с тех пор лицо ребенка искривило 
припадочной судорогой и поселилась на нем вечная улыбка» [Т. 2, 
с. 265]. С предельной точностью отразилась тяжелая эпоха в пока-
леченном подростке по кличке Паралитик: «Его избили за украден-
ную краюшку хлеба так, что отнялись у парнишки левая нога и ле-
вая рука. Осталось полчеловека. Злобы на пятерых» [Т. 2, с. 265]. 

Писатель жестко, но реалистично передает атмосферу жизни 
Краесветска, изображая влияние социальных потрясений на судьбы 
беззащитного юного поколения. Безусловно, Толя Мазов со своими 
собратьями по несчастью из-за своего малолетства не несут в пол-
ной мере вины перед временем, но именно они становятся его глав-
ной мишенью. 

Беспризорничество как социальное явление 30-х годов двадца-
того века находит свое отражение и в повести «Последний поклон» 
(1960–1992). В духе исповеди целого поколения первой половины 
XX столетия написаны все главы произведения. Вновь в центре по-
вествования оказывается неестественное соседство детства и горя. 
Так, главный герой «Последнего поклона» Витя Потылицын, 
как и его литературные предшественники (Илька Верстаков, Толя 
Мазов), вынужден пройти суровую школу жизни и испытать соот-
ветствующие времени трудности — сиротство, бездомные скитания, 
одиночество, отчаяние, войну. Один из исследователей обращает 
внимание на повторяющийся многократно астафьевский мотив: 
«Мотив сиротства в первой книге “Последнего поклона” начинает 
раскрываться практически с первых страниц. Так, в рассказе “Да-
лекая и близкая сказка” главный герой тоскует о рано умерших се-
страх и трагически погибшей матери»1. 

1 Гамзина А. В. Мотив сиротства в произведениях В. П. Астафьева («По-
следний поклон», книга первая) // Материалы X Международной 



90 Глава 3

Главному герою «Последнего поклона» суждено пройти тяготы 
не только предвоенного времени, как Ильке из «Перевала» и Толе 
Мазову из «Кражи», но и испытание войной. «Писатель во многом 
списывал с себя и с фронтовых друзей образ главного героя своего 
произведения, потому он сочетает в себе элементы и автобиогра-
фичности, и собирательного образа»1,  — пишет Ж. А. Джамбаева 
о герое «Последнего поклона».  С помощью восприятия и слова ав-
тобиографического персонажа В. Астафьев повествует об условиях 
военного времени: «Что делается вокруг? Зима. Голодуха. На база-
рах драки. Втиснутые в далекий сибирский город эвакуированные, 
сбитые с нормальной жизненной колеи, нервные, напуганные, по-
лураздетые люди, стиснув зубы, преодолевают военную напасть, 
ставят заводы, куют, точат, пилят, водят составы, крутят руль, кор-
мят себя и детей. И, как нарочно, как на грех, трещат невиданные 
морозы» [Т. 5, с. 69]. Есть в повествовании и пророческие «пред-
сказания», навеянные знанием и опытом взрослого рассказчи-
ка-повествователя: «Война еще научит чалдонов, вернее чалдонок, 
всему: стряпать — муки горсть, картошек ведро; собирать колоски; 
перекапывать поля с мерзлой картошкой; есть оладьи из колючего 
овса; пахать на коровах; таскать на себе вязанки; высокие заплоты, 
где и ворота — свалить на дрова, открыто жить, вместе со всеми ту-
жить и работать, работать, работать — скопом, народом, рвя жилы, 
надрываясь, поддерживая друг дружку» [Т. 5, с. 93]. Главному ге-
рою пришлось немало пережить, к полному бед и ненастий дет-
ству прибавилась тревожная, омраченная войной юность. С горе-
чью герой-рассказчик замечает: «Я всегда думал, что война — это 
бой, стрельба, рукопашная, там, где-то далеко-далеко. А она вон 

научно-практической конференции, посвященной Дню славянской 
письменности и культуры. Красноярск, 2021. С. 83. 

1 Джамбаева Ж. А. Функционирование паремий в художествен-
ной речи (на материале произведений В. П. Астафьева). // Зеин 
Шашкин — писатель, драматург, врач: Сборник материалов. Меж-
дународная научно-практическая конференция, посвященная 
110-летию писателя, Астана, 15–16 ноября 2022 года. Астана: Ев-
разийский национальный университет им. Л. Н. Гумилева, 2023. 
С. 178. 



Основные свойства и характеристики героя прозы...  91

как — везде и всюду, по всей земле, всех в борьбу, как в водоворот, 
ко всякому своим обликом» [Т. 5, с. 93]. 

Вите Потылицыну только семнадцать лет, а он уже рассуждает 
как умудренный горьким опытом философ: «Мы живем в тяжелое 
время, на трудной земле. Наша жизнь вся пропахла железом и хле-
бом, тяжким, трудовым хлебом, который надо добывать с боя» 
[Т.  5, с. 83]. И далее вновь следует рассуждение о хлебе как о са-
мом дорогом сокровище: «Дороже всего на свете хлеб. Хлеб! Тот, 
у кого нет хлеба, этой вот кислой горбушки, не может работать 
и бороться. Он погибает» [Т. 5, с. 84]. Такими серьезными рассуж-
дениями В. Астафьев наделяет юного героя «Последнего поклона», 
чем еще раз подтверждает свою мысль о том, что для сложной эпохи 
не существует возрастных различий, она никого не жалеет. Беспо-
щадность времени подтверждается и рассказом о гибели молодой 
девушки Груши, она, по словам главного героя, могла бы быть его 
первой любовью, но жизнь распорядилась иначе. Вновь напомина-
ет о себе мотив обреченной любви, полной драматизма и трагизма 
в военное время. 

Вполне очевидно, что писатель органично, используя самые 
различные средства и способы, соединяет героя с историческим 
временем, делает его составной частью истории. Молодым героям 
В. Астафьева будто бы суждено преодолеть все трудности, и в одно 
время с этим стать яркими индивидуальностями в своем новом ду-
ховно-нравственном обличье. 

Итак, молодой герой, герой-сирота, автобиографический пер-
сонаж, переживающий суровые испытания, связанные с драматиче-
ской эпохой в истории России 1930–1940-х годов, оказывается в цен-
тре композиции астафьевских рассказов и повестей 1950–1960–х 
годов. Писатель в произведениях 1950–1960-х гг. через истории 
молодых героев поднимает проблему трагического влияния проти-
воречивых социально-исторических процессов в стране (граждан-
ская война, коллективизация, урбанизация, Великая Отечественная 
война и т. п.) на судьбы, как молодого поколения, так и всего наро-
да. Прозаик показывает сложные противоречия, сопровождающие 
общественное развитие, которые коренным образом отразились 



92 Глава 3

на психологической атмосфере общества, и как следствие обусло-
вили явное несоответствие между возрастом героя и решаемыми 
им жизненными проблемами. В произведениях писателя, начиная 
с рассказа «Жил на свете Толька» и на протяжении всего исследуе-
мого периода, активен юный герой, герой-сирота, на детские плечи 
которого тяжелым грузом легло бремя неспокойного двадцатого 
столетия. 

Несмотря на то что во всех этих произведениях есть явные эпи-
зоды из биографии писателя, а значит, сходство жизненных исто-
рий героев, в немалой степени интегрирующим элементом является 
их внимание к этическим вопросам нравственности и морали. Впол-
не очевидно, что с помощью образа молодого героя В. Астафьев пы-
тается поставить и решить проблемы, затрагивающие сложные сфе-
ры человеческой жизни. Писатель чутко и кропотливо разбирается 
в причудливой диалектике нравственного становления и развития 
человека и особое внимание в этом сложном вопросе уделяет и воз-
действию старших современников на процесс становления молодо-
го героя. 



Глава 4
НАСТАВНИКИ И УЧЕНИКИ: ДУХОВНОНРАВСТВЕННОЕ 

СТАНОВЛЕНИЕ ГЕРОЯ

 Астафьевский герой, в отличие от своих литературных пред-
шественников из совсем недавнего времени, часто лишен ро-
манического ореола, он не идеален, а даже наоборот, полон ам-
бивалентных качеств (резок до грубости, иногда бывает жесток, 
медлителен). Вместо стабильного эмоционального состояния, 
он зачастую противоречив, нервозность и доброжелательность 
часто и резко сменяют друг друга и соседствуют в его душе. Аста-
фьевский герой этого времени, из-за отсутствия «твердой руки» 
и верной моральной поддержки близких, довольно долго не может 
определиться с нравственным выбором. Прежде чем окончательно 
встать на правильный путь, ему приходится пережить душевные 
метания, муки совести, разного рода колебания. Часто астафьев-
ский герой, несмотря на внешнюю экспансивность, в душе раним, 
сентиментален и беззащитен перед разлившимся в мире злом. 
Именно такими героями являются вспыльчивый Илька, замкну-
тый, но ранимый Култыш, резкий, но отходчивый Толя Мазов, 
романтически настроенный и трагически одинокий Мишка Еро-
феев, осиротевший, но усыновленный семьей бабушки Витька По-
тылицын, некоторые другие астафьевские герои. Они появляются 
в творчестве прозаика и как отражение жизненного опыта писа-
теля, и как результат воздействия времени, являясь своего рода 
реализацией потребности общества в достоверном, отражающем 
противоречия действительности герое. Общество жаждало видеть 
на литературной арене такого героя, который бы был в опреде-
ленной мере отражением этого самого общества, его достижений 
и еще не решенных проблем. 



94 Глава 4

На роль главных героев произведений исследуемого нами пе-
риода прозаик выбирает довольно молодых представителей обще-
ства — это дети, подростки, юноши. Такой выбор писателя, на наш 
взгляд, не случаен, так как В. Астафьев уверен, что именно детство, 
относящееся к изначальному жизненному этапу, является самым 
важным отрезком в жизни каждого человека и наиболее удачным 
для пристального изучения таких вечных категорий, как «зло», 
«добро», «справедливость», «любовь» «счастье» и тому подобное. 

«Мир несправедлив к детям, особенно к сиротам» [Т. 2, с. 15] — 
вокруг этой мысли строятся горькие размышления автора в «Пере-
вале». Своеобразным вызовом этому злу и становится астафьевское 
творчество уральского периода. Создавая свои рассказы и повести, 
прозаик сосредотачивается на изображении судеб молодых героев, 
их характеров, их духовно-нравственных ориентиров. Типичность 
этих героев дополнена и аналогичными типическими жизненными 
обстоятельствами, которые имеют место в каждом произведении 
прозаика этого периода. Илька Верстаков, Култыш, Мишка Ерофе-
ев, Толя Мазов, Витька Потылицын переживают экзистенциаль-
ное одиночество, оказываются в обстоятельствах между жизнью 
и смертью, испытывают незаслуженные гонения со стороны обще-
ства. 

Кроме того необходимо отметить, что рассказы и повести  
1950–1960-х годов обладают и схожим рядом героев «второго 
плана», взаимодействующих с главными персонажами, воздей-
ствующих на них. Именно с ними писатель связывает надежду 
на открытие подрастающему поколению традиций, проверенных 
вековым социальным опытом человеческих взаимоотношений. 
Именно старшее поколение, по мнению писателя, должно вы-
полнить миссию, заключающуюся в передаче младшему поколе-
нию многовекового опыта своего народа, с его родовыми связями 
и корнями, убедительно рассказать о его великой и часто траги-
ческой истории. 

Неслучайно главными героями ряда произведений В. Астафьева 
являются именно подростки и юноши — это тот самый возраст, в ко-
тором усложняются взаимоотношения человека с миром. Писатель 



Наставники и ученики: духовно-нравственное становление героя  95

прекрасно разбирается в психологии вступающего в жизнь челове-
ка, чувствует все его переживания и колебания неокрепшей души. 
Один из первых и наиболее глубоких исследователей астафьевской 
прозы А. Н. Макаров писал, что при всех достоинствах ряда пер-
сонажей второго плана астафьевских рассказов и повестей «все же 
они даны не столько в развитии, сколько схвачены автором в мо-
мент, когда человек вдруг раскрывается в самом его существенном. 
Личностью же, развитие которой мы можем проследить в станов-
лении, в произведениях В. Астафьева выступает молодой герой»1. 
И действительно, трудно не согласиться с мнением критика, ведь 
несмотря на то, что часто произведения прозаика, созданные в на-
чале его творческого пути, «населяют» взрослые и даже старики, 
их композиционным центром оказываются молодые герои. Они по-
зволяют писателю открыть целый мир социальной жизни конкрет-
ной эпохи. Мир, переданный через восприятие молодого героя. 

Такая способность через личное, частное, исключительное 
максимально четко отразить историю небезосновательно дает 
право считать В. Астафьева не только знатоком юных сердец 
и тонким психологом, но и выдвигает его произведения на первый 
план в историко-литературном процессе 1950–1960 годов. Изо-
бражаемое писателем объективное историческое время, на фоне 
которого идет формирование нравственного мира юного челове-
ка, дает ясное представление о среде, в которой вынужден нахо-
диться и развиваться герой. Познав мир через мировосприятие 
ребенка, без труда можно узнать и мир взрослых, их нравственную 
сущность. 

Здесь уместно будет вспомнить рассуждения В. Тендрякова 
о том, что «сущность нашего “я” не внутри, а вне нас. В том, что каж-
дого из нас окружает <…>. А самая влиятельная часть окружения 
любого из нас не разнохарактерные ландшафты с их флорой и фау-
ной, а другие люди. С ними, себе подобными, каждому из нас при-
ходится сталкиваться, от них зависеть»2. 

1 Макаров А. Н. Во глубине России. М.: Современник, 1973. С. 208. 
2 Тендряков В. Ф. Проселочные беседы // Писатель и время. М.: Сов. 

писатель, 1983. С. 298. 



96 Глава 4

Так сложилось, что представителями той самой среды, в кото-
рую помещены астафьевские молодые герои, часто являются впол-
не взрослые люди, покалеченные жизнью, временем, нравственно 
слабые, создающие и представляющие общество, предельно дале-
кое от совершенства. Многие из них являются теми, кто запустил 
механизм распада как внешних, так и внутренних семейных ценно-
стей и духовных связей, они разрушают связь поколений, их семьи 
распадаются, выпадают из сети традиционных устоев. Такими пер-
сонажами оказываются отец Ильки Верстакова, приемная «мать» 
Култыша, отец и мачеха Толи Мазова, «папа» Витьки Потылицына 
и некоторые другие. 

 Представителями такого общества, по мнению В. Астафьева, 
нечего передать своим детям, они их лишают прошлого без шан-
сов на счастливое будущее. По сути, это поколение является местом 
разрыва на линиях, связывающих воедино дедов и внуков, отцов 
и сыновей. Солидарен с этой мыслью писателя и литературовед 
В. Р. Щербина. В работе о проблемах литературного образования 
он утверждал следующее: «Вопрос о преемственности поколений 
<…> — великая проблема, нашедшая свое отражение еще в произве-
дениях В. Шекспира и других классиков мировой литературы. Со-
ветская литература, — пишет литературовед, — наследует эти веко-
вые проблемы прошлого, находит им свое решение»1. 

 Становится ясно, что еще одной болевой точкой во всем творче-
стве В. Астафьева является проблема распада связей между поколени-
ями, и как следствие — распада и аннигиляции духовных ценностей. 
Этот распад представляется основой многих конфликтов в произведе-
ниях писателя. И кроме того, мотив распада, как это ни парадоксально 
звучит, оказывается связующим звеном между группами героев, ока-
зывающих непосредственное влияние на духовно-нравственное ста-
новление молодого героя. Илька Верстаков не находит общего языка 
с отцом и мачехой, а они — со своими родителями. 

С одной стороны, такая ситуация обличает тех героев, орга-
низация личности которых является аморфной, расплывчатой, 

1 Щербина В. Р. Проблемы литературного образования. М.: Просвеще-
ние. 1982, С. 86. 



Наставники и ученики: духовно-нравственное становление героя  97

а нравственный закон в их поведении отсутствует вовсе. С другой, 
противоположной стороны, изображенный писателем процесс рас-
пада духовных ценностей позволяет разглядеть и тех героев, кто слу-
жит поистине духовной опорой тем юным, кто стоит на перепутье, 
только вступает в жизнь. Илька помнит заветы бабушки и деда. Ради 
них он готов оставить всегда нетрезвого отца и неуравновешенную 
мачеху. Такой прием неявного и явного противопоставления героев 
постоянно обнаруживает себя в произведениях писателя. Он слу-
жит одним из средств постановки и решения проблем, связанных 
со становлением личности молодого героя, проблем, поставленных 
писателем в целом ряде произведений. 

Посредством контраста действующих лиц В. Астафьев под-
нимает еще одну вечную тему в литературе — тему борьбы добра 
и зла. Эта тема остро стоит в творчестве писателя, но его интере-
суют не столько сами понятия о добре и зле, сколько те провоци-
рующие факторы, которые являются катализаторами появления 
противоположных, на первый взгляд, взаимоисключающих фено-
менов. 

В. Астафьев, обладающий глубокой интуицией психолога, чув-
ствующего человеческую суть, прекрасно понимает, что очень часто 
к злому деянию человека подталкивают неблагоприятные условия, 
возникающие в силу разных обстоятельств. Такого же мнения при-
держивался в свое время критик, эссеист, литературовед В. Петелин. 
В своем эссе о душе России он пишет, что природа дурного, «недо-
брого дела очень сложна и порой противоречива. <…> Но если ху-
дожник установит, что то или иное действие совершено в минуту 
душевного ослепления,  <…> наше отношение к этому поступку, — 
утверждает В. Петелин, — будет несколько иное, возникают “смяг-
чающие обстоятельства”»1. 

В качестве таких своеобразных «смягчающих обстоятельств» 
в «Перевале», «Стародубе», «Краже», «Последнем поклоне» вы-
ступает прежде всего сложная и противоречивая эпоха тридцатых 
годов двадцатого столетия, а точнее, ее социально-нравственные 

1 Петелин В. В. Мятежная душа России: Споры и размышления о со-
временной русской прозе. М.: Сов. Россия, 1986. С. 310. 



98 Глава 4

последствия. Поэтому нередки случаи, когда астафьевские персо-
нажи не в силах сопротивляться давлению обстоятельств. Они со-
крушены ударами жизни, «сходят с дистанции», впадают в депрес-
сию, пьянство, болезненность. Так случилось и с отцом главного 
героя Ильки Верстакова. Его отец, имея «в натуре» склонность 
к бесшабашности и напыщенности, под гнетом неблагоприят-
ных обстоятельств, сначала «зарабатывает» себе тюремный срок, 
в корне изменяя к худшему не только свою жизнь, но и жизнь всей 
семьи. А затем, ведя кочевнический образ жизни в поисках зара-
ботка, на три зимних месяца попадает в больницу, тем самым под-
вергая свою уже новую семью опасности погибнуть от голода и хо-
лода. Хотя этот персонаж в «Перевале» является эпизодическим 
и рассказчик предельно скуп, повествуя о нем, тем не менее, проа-
нализировав биографию писателя, трудно не заметить очевидного 
сходства между образом отца автобиографического героя в худо-
жественных произведениях и Петром Павловичем Астафьевым — 
реальным отцом прозаика. 

В автобиографии В. Астафьев писал, что отец действительно 
очень редко появлялся в его жизни, так как часто перемещался 
по Красноярскому краю в поисках очередной новой работы и но-
вой пассии. Пунктирно образ «непутевого» отца будет обозначен 
в повестях «Кража» и «Последний поклон». В финальных главах 
этой последней повести писатель значительное внимание уде-
лит «папе», воплотив в нем собирательный образ «загульного» 
мужика, «унесенного водкой» из обездоленных семей России. 
Он вызывает у автобиографического героя-рассказчика сме-
шанные чувства жалости, неловкости, стыда. «Не раз мне пода-
вали его на руки из вагона какие-то случайные спутники, <…> 
крутя головой, говорили давно мне знакомое: “Ну и забавный 
у вас папа!” — и я, — замечает В. Астафьев, — сердился, говорил 
про себя, но когда и вслух: “Вам бы такого забавного”, чаще же 
просто махал рукою» [Т. 5, с. 296]. 

Вероятно, преподнося в таком неблагоприятном свете образ 
«папы» и подробно описывая чувства, которые персонаж и стоя-
щее за ним конкретное лицо вызывает у своих близких, В. Астафьев 



Наставники и ученики: духовно-нравственное становление героя  99

пытается выразить овладевшую им боль. Ту боль, которая застав-
ляет его на протяжении всего творческого и жизненного пути воз-
вращаться к проблеме разрушенной преемственности поколений. 
Писатель небезосновательно винит такой человеческий тип людей 
(спившихся отцов, глав несчастных семейств) как в потере самих 
себя, так и в утраченном доверии детей. 

В повести «Перевал», помимо добрым словом поминаемых ба-
бушки и деда, есть «герой» не названный одним конкретным чело-
веческим именем, но в значительной степени влияющий на нрав-
ственное становление, судьбу главного персонажа. Таким «героем» 
оказывается многоликая бригада сплавщиков-плотогонов, в со-
ставе которой на значительное для него время оказывается Илька 
Верстаков. Трифон Летяга  — бригадир и коммунист, дядя Роман 
Красное солнышко, Дерикруп, Сковородник, «братаны» Азарий 
и Гаврила учат Ильку в случае трудностей «не от людей бежать, 
а к людям», жить в рабочем коллективе, находить и отстаивать свое 
место в жизни, уважать труд, добиваться поставленной цели, со-
блюдать такт даже и в делании добрых дел. 

Вот сцена из финала повести: Илька Верстаков добрался 
до нужного места на пути в родную деревню. Сплавщики хотят по-
мочь сироте, но как это сделать, не задев самолюбие подростка? 
Трифон Летяга отсылает прочь мальчика: «Ты пойди пока веревки 
смотай, а мы тут ведомость составим. Илька вышел. Трифон Летя-
га обернулся к сплавщикам: — Ну, мужики, кто сколько может! Ты, 
Дерикруп, снова за дело. Составь что-то вроде ведомости и дай на-
шему сплавщику расписаться. На подачку он обидится, не возьмет, 
а мы ему выдадим зарплату» [Т. 2, c. 107].  Предваряет эту сцену ди-
алог Трифона и Ильки о будущем подростка, в котором тот, не заду-
мываясь, высказывает намерение стать именно «рабочим». Как по-
нимать этот эпизод в контексте повести об обстоятельствах времени 
создания произведения? Как продолжение соцреалистического век-
тора советской литературы 1920–1950-х годов? Как жанрово-ком-
позиционный элемент «производственного романа»? Основания 
для этих предположений имеются, но главным героем здесь (в отли-
чие от производственного романа) является не бригадир-коммунист 



100 Глава 4

(почти обязательный герой производственной литературы) Трифон 
Летяга, а сирота-мальчишка. 

Да, бригада, коллектив учит нравственности подростка (со-
всем как в соцреалистическом романе), но и он «учит» сплавщиков 
гордости, пониманию того, что каждый кусок хлеба надо получить 
не как подаяние, а заработать трудом. А эту заповедь он усвоил 
в детстве, проведенном в деревне Увалы, от выросших на кре-
стьянских нравственных канонах бабушки и дедушки. В 1990-е 
годы В. Астафьев окажется на антикоммунистических идеологиче-
ских позициях, но трудовая нравственность, созидательный труд 
для него и его героев останутся мерилом человечности. Запустение 
земли, поля, лишившихся своих радетелей, — сквозной мотив пер-
вого романа В. Астафьева «Тают снега». Астафьевский сельский 
пейзаж в этом произведении ассоциируется с «Несжатой полосой» 
Н. А. Некрасова: «Дорога, ведущая из города в Сосновоборскую 
МТС, становится шире, извилистей. Жидкой ржавчиной заливает 
она края пашен. 

Лежат перестойные хлеба, лежат — причесанные ветром, приби-
тые дождем — прядями в разные стороны» [Т. 1, с. 302–303]. Тот са-
мый «пахарь», которого не дождалась несжатая некрасовская полоса, 
не спешит на русское поле и в середине ХХ века, но уже не по причине 
неизлечимой хвори. Поиском этой новой причины и была увлечена 
складывающаяся в 1950–1960-е годы «деревенская проза». 

«Осиповские главы» романа «Прокляты и убиты»  — тоже 
об этом. «Мертвые хлеба в который раз унизило, придавило ме-
тельными снегами, но они, израненные, убитые, все равно клоч-
ковато выпрастывались, горбато вздымались из рыхлых сугробов, 
трясли пустыми колосьями, мотали измочаленными чубами. Тем-
ной тучкой наплывала погибшая полоса на холме, выдутая до зем-
ли, тенями ходила под луной, все еще чем-то пылилась, позвани-
вала, шуршала — сердцу становилось тесно в груди при виде этих 
вот сиротских полей» [Т. 10, с. 257]. Аналогичные, созвучные при-
веденным цитаты можно отыскать и в других произведениях писа-
теля. Нет пахаря, нет труженика, который своим трудом возродил 
бы заброшенную им землю и себя к жизни. Труд как основа жизни, 



Наставники и ученики: духовно-нравственное становление героя  101

основа гармонии человека и общества, человека и земли утвержда-
ется в системе нравственных ценностей В. Астафьева на протяже-
нии всего его творчества, и «Перевал» это основание астафьевской 
этики утверждает на самом раннем этапе оригинального творчества. 

В эпизоде принятия Ильки Верстакова «в рабочие», в коллек-
тив сплавщиков вполне можно увидеть нечто подобное древнему 
обряду «инициации», а в сплавляющейся по сибирской реке Маре 
«казенке» обнаружить нечто напоминающее мифологический 
«плот-ковчег»1. Но в ближней культурной перспективе сцены 
представляют собой эпизоды из произведений на производствен-
ную тему. Более же важным для нас представляется, что в этой 
и других аналогичных сценах В. Астафьев проводит мысль о том, 
что искусственное, бюрократическое, узко «партийное» начало, 
привнесенное в жизнь социальными катаклизмами и урбанисти-
ческими новациями, может быть очеловечено через воздействие 
активных элементов традиционной нравственности, через воз-
вращение к элементам традиционного уклада социальной жиз-
ни. И это далеко не случайный прецедент в астафьевской прозе, 
да и в литературе 1950–1960-х годов в целом. Во второй книге 
«Поднятой целины» (1960) «двадцатипятитысячник» Семен Да-
выдов готов, невзирая на свое партийное предназначение, женить-
ся на Варе Харламовой, а несгибаемый сторонник и радетель «ми-
ровой революции» Макар Нагульнов проникается человеческой 
жалостью к бывшей жене. Готовы пренебречь большевистским 
аскетизмом ради любви абрамовские Лукашин и Анфиса Минина 
(«Братья и сестры»). В астафьевской «Краже» забывают о былой 
вражде в недавнем прошлом «белый офицер» Валериан Репнин 
и новый «хозяин города» Краесветска — большевик Ступинский: 
жалость и сострадание к сиротам, долг перед детьми, чувство вины 
за гражданскую усобицу вынуждают их к сотрудничеству. Из «ре-
волюционной массы», из обезличенного «мы», из обожествляемо-
го индустриального «коллектива», всегда и во всем правых, в прозе 

1 Ковтун Н. В. Русская традиционалистская проза ХХ–ХХI ве-
ков: генезис, мифопоэтика, контексты. М.: Флинта: Наука, 2017. 
С. 451–452. 



102 Глава 4

конца 1950–1960-х годов начинает все отчетливее выделяться фи-
гура отдельного человека (вопреки по-маяковски категоричному: 
«единица — ноль») с особым отношением к мироустройству. Роль 
учителя, наставника оказывается при этом связанной с актуализа-
цией и трансляцией, передачей нравственного опыта предшеству-
ющих социумов. 

 В. Астафьев изображает бригадира Трифона Летягу как че-
ловека, обладающего глубокими знаниями о человеческой душе, 
он знает, как сделать так, чтобы ребенок, оказавшейся на плоту 
среди взрослых, не чувствовал себя лишним, неудобным, принося-
щим заботы нахлебником. В образе бригадира артели сплавщиков 
заключается нравственный смысл повести В. Астафьева. Брига-
дир пытается узнать каждого человека, понять, что у него на душе. 
Не задумываясь, он приходит на помощь даже тем, кто, возможно, 
этого не заслуживает и не сможет оценить доброго поступка. Имен-
но таким отношением к людям, сам того не осознавая, он преподно-
сит молодому герою произведения самый важный урок: «<…> если 
в жизни будет трудно, если случится беда, надо бежать не от людей, 
а к людям» [Т. 2, с. 108]. 

 Возводя бригадира сплавщиков за его отношение к людям 
на нравственный пьедестал, писатель еще раз утверждает мысль 
о том, что о человеке нужно и можно судить по его отношению 
к окружающим его людям, и особенно к детям. С этой точки зре-
ния есть определенное созвучие гуманистической философии 
В. Астафьева с шолоховской. «Самое главное,  — пишет М. Шо-
лохов в “Судьбе человека”, — не ранить сердце ребенка»1. С пи-
сателями солидарен  Ю. Лощиц, он неоднократно в своих иссле-
дованиях высказывал мысль о том, что «главным критерием 
нравственной ценности любого человека является отношение 
к ребенку, к детству»2. 

 В роли истинных наставников, вызывающих немногослов-
ное одобрение и уважение автора повести, выступает собранная 

1 Шолохов М. А. Наука ненависти. Они сражались за Родину. Судьба 
человека. М.: Воениздат, 1975. С. 260. 

2 Лощиц Ю. М. У жизненных начал // Лит. в школе. 1979. № 1. С. 12. 



Наставники и ученики: духовно-нравственное становление героя  103

из самых разных сословий артель сплавщиков. Внешне грубова-
тые, лишенные цивилизованного лоска, рабочие не только физиче-
ски опекают Ильку, делают его полноправным членом коллектива 
на плывущей «казенке», но и пытаются заняться его образованием 
и развитием. Все тот же симпатичный автору повести бригадир Три-
фон Летяга, понимая, что Илька сильно отстал от школы, поручает 
одному из сплавщиков по кличке Дерикруп «подзаняться» с маль-
чишкой. Так на плоту-казенке, плывущем по реке, среди артели 
сплавщиков, юный главный герой становится «предметом народ-
ного образования» и с неподдельным интересом и удовольствием 
впитывает необходимые знания. 

 Характерно, что главный герой повести, скопивший за свою 
еще маленькую жизнь большой запас озлобления на людей и на мир 
в целом, с помощью случайно встретившихся ему людей, к его сча-
стью, неравнодушных к детскому горю, сумел преодолеть вместе 
с ними не только опасный Ознобихинский речной перевал, но и «пе-
ревал» свой личный внутренний, отделявший его от простого дет-
ского счастья.  В них, в малознакомых людях, заключен тот самый 
идейно-нравственный заряд, который так необходим был не только 
главному герою Ильке в «Перевале», но и потребуется всем следу-
ющим за ним молодым героям В. Астафьева. Есть основания утвер-
ждать, что именно от «Перевала», стоящего первым в ряду произ-
ведений, в центре которых находится юная личность, и берут свое 
начало все последующие герои-наставники. 

Погрязшее в лицемерии, предрассудках, человеконенавистни-
честве сообщество псевдостаробрядцев потаенной деревни Вырубы, 
в изображении автора повести «Стародуб», не в состоянии спасти 
и взрастить сироту Култыша, заброшенного судьбой в край дикий 
и бесчеловечный, но ханжески через уставщиков и уставщиц твер-
дящий о Христе, грехе и спасении. Псевдокержаки, превратившись 
по сути в обезумевших фанатиков, решают снова бросить в воду 
изувеченного ребенка: «Лучше от мира подальше, грехов помень-
ше» [Т. 3, с. 113]. 

Кстати, этот мотив (юный, едва «встающий на ноги» чело-
век в противостоянии с враждебным аморальным окружением, 



104 Глава 4

обществом) окажется сквозным для всего творчества В. Астафьева. 
Он актуален для «Перевала», «Кражи», ряда глав-рассказов «По-
следнего поклона», для «Печального детектива», для рассказа «Лю-
дочка», для некоторых других произведений писателя. И судьба 
юного, вступающего в жизнь человека оказывается во многом, а ча-
сто и всецело зависимой от того взрослого, укорененного в нрав-
ственной традиции наставника, который окажется рядом. 

В «Стародубе» роль подобного наставника принял на себя 
Фаефан. Возможно, что для Астафьева имел значение и букваль-
ный «перевод» имени героя — «богоявление». Его образ в духов-
но-нравственном плане во многом схож с образом Трифона Летяги 
из «Перевала», хотя это персонажи из разных исторических эпох, 
разных социальных страт, обладающие разными особенностями 
мировосприятия. Фаефан, так же как Трифон, обладает знанием 
души человека, старается в любой ситуации прийти на помощь 
попавшим в беду людям, сочувствует беззащитным и слабым. 
Поэтому именно он, Фаефан приходит на помощь ребенку, кото-
рого решают отправить умирать жители Вырубов. И с этого мо-
мента становится его защитником и впоследствии  — нравствен-
ным ориентиром. Судьба Фаефана оказалась сложна и во многом 
несправедлива к нему, но эти трудности не омертвили в нем все 
то, что так отличает его от односельчан: милосердие, любовь 
к природе, ко всему живому. Ему всегда остаются чужды законы, 
прикрытые псевдорелигиозностью, он всю жизнь оказывается 
«чужим среди своих». Так о его сложном и в то же время простом 
в контексте философии жизни персонаже точно выразился Ю. Се-
лезнев, сказав, что в образе затерянного в горах старообрядческо-
го селения «с его суевериями и устоями бьется пульс той жизни, 
которой живет страна»1. Став для молодого героя повести един-
ственным и неоспоримым авторитетом, умирая, Фаефан дает сво-
ему подопечному жизненное напутствие: «В мир не ходи. Страшен 
мир наш…» [Т. 2, с. 127]. 

Примечательно, что напутствие несет в себе абсолютно проти-
воположный смысл тому умозаключению, к которому, благодаря 

1 Селезнев Ю. И. Вечное движение. М.: Современник, 1976. С. 23. 



Наставники и ученики: духовно-нравственное становление героя  105

своему наставнику Трифону Летяге, приходит Илька в повести «Пе-
ревал»: «бежать надо не от людей, а к людям» [Т. 2, с. 108]. В этих 
двух повестях — в «Перевале» и «Стародубе» — В. Астафьев видит 
разные способы решения проблем, которые окружают его героев. 
Возможно, писатель лишь хотел, как проницательно заметил кри-
тик А. Макаров, «отделить резкой чертой прошлое русского народа 
от его настоящего, поэтому, считая мир Вырубов потерянным, не-
нужным, он пытается вычеркнуть его из будущего»1. 

«В мир не ходи…», но куда идти вступающему в жизнь челове-
ку? Какой завет передает Фаефан своему приемному сыну вместе 
с преданием о цветке стародубе? Суть этого завета в памяти о том 
времени, когда Сибирь заселяли чистосердечные и не криводушные 
первопоселенцы, не выродившиеся в полуязычников псевдостаро-
обрядцы, хищнически и со страхом относящиеся к внешнему миру, 
друг к другу, к природе. Этот завет в наибольшей степени выражен 
в «таежном законе», по крохам усвоенном Култышом от «катор-
жанца» Фаефана. Не бери от природы больше, чем это необходи-
мо для собственного и близких прокормления. Не пытайся разбо-
гатеть, нанося урон тайге. Не убивай самок с детенышами. Не лги 
и не криводушничай с людьми. Не бей зверя на чужих солонцах. 
Будь защитником для слабых и нуждающихся в помощи. 

Фаефан является персонификацией тайги, природы в целом. 
Неслучайно писатель придает ему мифологические черты и свой-
ства: «Вся деревня знала, что Фаефан водится с лешим, и потому 
боялись его. Да и сам он вроде лешего: длиннорук, волосат, нос 
его перешиблен, а под хохлатыми бровями чернущие цыганские 
глаза, которые так и пронзают насквозь, так и всверливаются 
в самое нутро» [Т. 1, с. 115]. Фаефан не только именем, но и обли-
чьем, функцией в повести несет в себе черты языческого божества. 
Посвящение повести Л. Леонову связано, вероятно, не только 
с образом тайги (вариант «русского леса»), но и с образом Фае-
фана. Но если в леоновском Калине Глухове преобладают сказоч-
но-мифологические истоки, то в Фаефане к фольклорным исто-
кам добавляется «древлеотеческий» («каторжанец»  — выходец 

1 Макаров А. Н. Идущим вослед. М.: Сов. писатель, 1969. С. 206. 



106 Глава 4

из старообрядцев!) вариант прославленного в русской культуре 
имени Феофан (Феофан Грек, Феофан Прокопович). Вероятно, 
актуализируется приобщение В. Астафьева к истории русской 
культуры, имевшее место как раз в это время при обучении его 
на Высших литературных курсах при Литературном институте 
в 1959–1961 годах. 

 Фаефан необходим в структуре повести для того, чтобы вы-
разить чаяния природы, не имеющей понятного для всех языка, 
и соединить эти чаяния с традицией легендарных первопоселенцев 
Сибири: «Стародуб! — непривычно мягко произнес Фаефан и рас-
сказал приемышу о том, как в давние-давние годы появились в этих 
краях суровые, ни перед кем не гнущиеся, стойкие люди. <…> Сме-
нялись поколения, умирали люди, исчезали те, кто притеснял и кого 
притесняли за приверженность к старой вере, но каждую весну за-
жигались ясным огнем по всей Сибири стародубы и роняли семена, 
чтобы никогда не переставала цвесть земля, чтобы сердце человека 
наполнялось соком и духом ее и не истлевала в нем память о том 
крае, который его родил» [Т. 2, с. 120]. Фаефан в повести равен «за-
говорившей» человеческим языком сибирской тайге, природе. Фа-
ефан, воспроизводя поэтическое предание о первопоселенцах Си-
бири, оказывается и своеобразным «голосом» прошлого, истории 
русской Сибири. 

 Фаефановские нравственные максимы усвоены Култышом, 
и он уходит, как и его наставник, из омертвевшего мира Вырубов 
в тайгу, в природу, понимаемую автором как вечность и бессмер-
тие. Мировосприятие В. Астафьева за его достаточно долгую жизнь 
в литературе изменится, но его восприятие природы в целом оста-
нется постоянным. 

1979 годом Ю. А. Ростовцев — биограф В. Астафьева — дати-
рует следующее обобщение писателя о роли музыки и природы: 
«После любви, детей <…> после этих первоосновных даров небес-
ных <…> второе из главных ценностей — сама природа и … музыка»1 
И далее: «Основными составляющими жизни я считаю: во-первых, 

1 Ростовцев Ю. А. Страницы из жизни Виктора Астафьева. М.: Энци-
клопедия сел и деревень, 2007. С. 366. 



Наставники и ученики: духовно-нравственное становление героя  107

природу и общение с ней»1. Астафьевское обожествление природы 
в «Стародубе» перерастет в пантеизм его и его героев, станет одной 
из основных констант всего его зрелого творчества. 

«Я как-то утром или ночью, может быть, осенью (весной 
не хочется) остановлюсь в пути и поверну обратно. Туда, отку-
да я пришел. Куда пойду уже безвозвратно, простившись с вами, 
люди, навсегда. Но не с природой, всех нас породнившей»2 — 
так напишет В. Астафьев в своем «Прощаюсь…». Обратный путь 
для В. Астафьева есть возвращение в природу, «растворение» 
в ней. По сути, астафьевская мысль-чувство возвращается уже 
на качественно новом этапе эволюции мастерства (знание основ 
гармонии стиха и заключенного в нем чувства, осознание законов 
созданного им жанра лироэпических «затесей») к мыслям и на-
строениям «Стародуба». 

Суть завета Фаефана можно выразить и иначе: живя в грехов-
ном, полном лжи сообществе, необходимо помнить о том, что рано 
или поздно этот греховный Вавилон обрушится, и люди вернутся 
к истинному пониманию добра и зла, вновь обратятся к веками вы-
работанной нравственной традиции обожествления природы, обе-
регающей человека от самоистребления. 

Мысль В. Астафьева о наставниках приобретает в его творче-
стве характер параболы: в верхних точках параболической кривой 
окажутся старшие современники  героев его повестей и рассказов: 
бабушка и дедушка подростка Ильки Верстакова, Трифон Летя-
га и его бригада, мать Лиды  — возлюбленной Мишки Ерофеева, 
боевой товарищ Олега Глазова по имени Сашка Лебедев, Репнин 
и Ступинский, бабушка Вити Потылицына. В нижней части пара-
болической линии окажутся легендарные русские первопоселен-
цы Енисейской Сибири, Фаефан Кондратьевич — наставник «Тита 
безродного» — так называли псевдокержаки явившегося из грехов-
ного мира Култыша, — вскользь упоминаемый как «медвежатник» 

1 Там же. С. 367. 
2 Астафьев В. «Нет мне ответа. …»: эпистолярный дневник 1952–2001 

/ Сост., предисл. Г. Сопронов. Иркутск: Издатель Сопронов, 2009. 
С. 691.



108 Глава 4

дед Мишки Ерофеева, сосланный на север «грозный» прадед Толи 
Мазова. Внизу, у основания этой параболы, напоминающей очер-
тания «рай-дерева», «старуха с угрюмым мослатым подростком» 
[Т. 2, с. 323], в которых проступают, при сравнении этого эпизо-
да «Кражи» с астафьевской автобиографией, предки и самого 
В. П.  Астафьева. «По деревенскому преданию, мой прадед Яков 
Максимович Астафьев (Мазов) пришел в Сибирь из Каргополь-
ского уезда Архангельской губернии со слепою бабушкой как пово-
дырь. Происходил он из старообрядческой семьи»1. Такая глубоко 
личная, восходящая к судьбе собственного рода «графика» мысли 
(погружение в прошлое с целью понять настоящее и увидеть бу-
дущее) есть верное свидетельство того, что тема преемственности 
поколений, проблема наставничества играют в прозе В. Астафьева 
1950–1960-х годов, как и в личностной самоидентификации писа-
теля, первостепенные роли. 

В последовавшем за «Стародубом» «Звездопаде» тема преем-
ственности поколений, наставничества оказывается отодвинутой 
на второй план, факультативной, вероятно, потому что ее затме-
вают проблемы, связанные с любовью, войной, смертью. Но и буду-
чи отодвинутой на задний план, тема нравственного наставничества 
звучит в повести вполне оригинально. Всегда и во всем ли права 
мать, оберегающая дочь от госпитального «романа»? Не лишает 
ли она свою дочь и ее возлюбленного лишь однажды и на краткий 
миг даруемого небом (еще одно значение названия повести?) сча-
стья любить и быть любимым или любимой?

 По своей сути безымянная мать Лиды является олицетворени-
ем женских разочарований, обусловленных войной и «изнанкой» 
войны: «Я — мать. И дочь — это единственное, что есть у меня. Муж 
нас оставил, бросил. Он доктор. Сошелся с какой-то во фронтовом 
госпитале. И вы понимаете… Словом, Михаил, будьте умницей, по-
берегите Лиду. Душонка у нее — распашонка. Она уж если… все от-
даст. А девушке и отдавать-то — всего ничего <…>

Не так бы надо сказать. Но раз уж сказалось, так слушайте 
дальше. Вы уже взрослый, вам уже девятнадцать. Не ко времени 

1 Астафьев В. П. Расскажу о себе сам // День и ночь. 2004. № 1–2. С. 5. 



Наставники и ученики: духовно-нравственное становление героя  109

это все у вас, Михаил. Еще неделя, месяц, а потом что? Потом-то 
что? Разлука, слезы, горе!. . » [T. 2, с. 229]. Это нравоучение убитой 
изменой мужа женщины оказывается решающим для дальнейшего 
развития отношений между юными героями, а ее оброненная чуть 
далее реплика («Разговор наш вы можете забыть…») уже не ока-
жет никакого влияния на влюбленных. И более того, превратит 
их любовь в «недолюбленную» (В. Астафьев), придаст ей светлый 
романтический окрас. Любовь и война несовместимы. Как несо-
вместимы жизнь и смерть. Но эта несовместимость, контрастность 
и придает чувству любви ощущение яркости, неповторимости, ис-
тинности. 

Вскользь и в шутку упомянутый дед-медвежатник, память о нем 
получают поддержку от той, кто «устала от нужды», «оскудоумела 
от горя». Они помогают герою укрепиться в выборе между продол-
жением госпитального «романа» хотя бы на «один день» и дорогой 
на фронт, на передовую. Для персонажа, усвоившего с детства пред-
ставление о долге перед близкими, родной землей, пожертвовать 
своим счастьем ради спасения в том числе и возлюбленной вполне 
естественно, а с течением времени оказывается для него и предме-
том гордости. 

Характерная деталь: в военных повестях и незаконченном ро-
мане отсутствуют фигуры персонажей-наставников, обучающих 
героя воинскому искусству (фигуры Мохнакова из повести «Па-
стух и пастушка», «отцов»-командиров учебного Бердского полка 
не в счет, в них автор прежде всего подчеркивает темное, негативное 
начало). Наставник, учитель ассоциируется у писателя с уроками 
добра, жизни, спасения от невзгод, смерти. В рассказе «Сашка Лебе-
дев» (1961–1963), по времени создания и по тематике примыкаю-
щем к «Звездопаду», главной оказывается фигура опытного воина, 
бывшего заключенного, штрафника. Ему есть что рассказать менее 
опытному Олегу Глазову о себе, о схватках на передовой. О том, 
что обида на власть не мешает его побратимам воевать самоотвер-
женно. «Все обиды ребятишки забыли, когда фраера чужие нашу 
землю лапать пришли. Все откинули. Скиксовали несколько урок. 
Пришили их» [Т. 3, с. 271]. Но этот персонаж изображен в ситуации, 



110 Глава 4

когда он помогает Олегу Глазову ценой многих усилий и даже уло-
вок попасть в госпиталь, по сути  — спасает его жизнь. Близость 
историй героев, сюжета, вероятно, позволила режиссеру И. Талан-
кину включить фабулу рассказа в художественный фильм по прозе 
В. Астафьева под названием «Звездопад» (1981).  

Фигура штрафника, в качестве едва ли не единственного спаси-
теля России, в массовой культуре станет популярной, рискнем пред-
положить, не из-за рассказа В. Астафьева, а благодаря написанной 
в том же 1963 году песне В. Высоцкого «Штрафные батальоны» 
(«Всего лишь час дают на артобстрел…»). Векторы пристрастий ху-
дожников разных жанрово-стилевых форм и разных направлений 
мысли иногда совпадают, оказавшись под влиянием общественно-
го сознания того или иного времени. Советские по времени и месту 
возникновения культурные мифы приобретают со временем анти-
советскую коннотацию. «Оттепель», порожденная смягчением го-
сударственного контроля над литературой, стала порой обращения 
к ранее запретным темам «сидельцев», «жертв режима». В литера-
туре этой поры событиями стали «Один день Ивана Денисовича» 
А. Солженицына, «Кира Георгиевна» В. Некрасова, в «самиздате» 
публикуются «Колымские рассказы» В. Шаламова и т. п.  Как ви-
дим, отозвался на эту злободневную тему и В. Астафьев, увидевший 
вместе со своим героем в Сашке Лебедеве предмет для симпатий 
и сочувствия. 

Известно, что «Кража» крайне долго шла к читателям и была 
опубликована не столичным, а региональным изданием — журна-
лом «Сибирские огни» (1966. № 8–9). Естественно предположить, 
что причиной тому стала акцентированная В. Астафьевым тема 
ссыльных, заключенных, репрессированных, раскулаченных. На та-
ком фоне мотив сиротства — один из главных в повести — оказыва-
ется логически и сюжетно связанным с темой насильственных экс-
периментов власти над своим народом. А это могло быть воспринято 
хранителями чистоты идеи даже более болезненно, чем укор в адрес 
репрессий, связанных с «культом личности». «Культ личности», ре-
прессии, связанные с ним, осуждены ХХ и ХХII съездами, подвер-
гнуты критике в высочайше разрешенном к публикации «Одном дне 



Наставники и ученики: духовно-нравственное становление героя  111

Ивана Денисовича». Но усомниться в правильности «идеи», да еще 
и писателю провинциальному…

Такое глубокое сомнение в продуктивности идей классовой 
борьбы заключено в интриге отношений между «хозяином» и «от-
цом детдомовцев» города Краесветска Ступинским и вначале кла-
довщиком, воспитателем, а затем и заведующим детским домом 
Валерианом Репниным. Ступинский в прошлом был красным ко-
миссаром, борцом за большевистскую идею всеобщего счастья, 
путь к которому виделся Ступинскому и его соратникам в классовой 
борьбе, гражданской войне, в уничтожении врагов революции. Реп-
нин — бывший белый офицер, совсем недавно воевавший в Сиби-
ри против большевиков. Но обстоятельства жизни вокруг детского 
дома в северном сибирском городе складываются таким образом, 
что бывшие враги начинают понимать необходимость примирения 
ради спасения (буквального, физического и нравственного) пору-
ченных им сирот. Само место действия повести обозначено В. Аста-
фьевым далеко не случайно как «Краесветск». Вероятно, не столько 
потому, что далеко («на краю света») находится, сколько потому, 
что это «край» — «конец» света. Это не только пространственный 
образ, но и образ времени, своеобразный хронотоп ранней апока-
липтики и эсхатологии и В. Астафьева. 

 Повесть названа метафорично. Украли, по мысли писателя, 
не только детдомовцы выручку из кассы общественной бани (на 
этом строится «детективная» фабула), украдено детство, семья 
у многих ровесников Толи Мазова. Лишить человека дома, родины, 
семьи, рода — означает обречь его на физическую и нравственную 
гибель. Сознание этого побуждает героев «Кражи» возвращать се-
мейные традиционные устои в обстоятельства необычные — в город 
ссыльно-поселенцев, в детский дом.  Являясь тематически повестью 
о детстве, по жанру во многом далекой от приемов комикования 
пародией на детектив, повесть «Кража» несет в себе систему идей 
и мотивов, вполне созвучных «деревенской прозе», «Последнему 
поклону». Неслучайно, что финал «детективной» фабулы пове-
сти — возвращение «Аркашки и Наташки» в родной дом, в семью, 
к матери. 



112 Глава 4

«Пародичность» фабулы детектива, открытая В. Астафье-
вым в «Перевале» (Илька бежит из дома в страхе ответственно-
сти за «убийство» мачехи), продолженная в «Краже», с течением 
времени приобретет характер жанрообразующий: детективная 
фабула рассказа «Восьмой побег», главы-рассказа повествования 
«Царь-рыбы» под названием «Поминки» и, наконец, достаточно 
объемное произведение, где «криминальная» основа сюжета ока-
жется генерализованной — роман «Печальный детектив». 

 В 1960-е годы В. Астафьев, очевидно, увлечен идеей националь-
ного сплочения, примирения, унаследованной 60-ми годами от вре-
мен военных. Поэтому он пытается даже (вполне убедительно!) 
примирить Ступинского и Репнина, «палача и жертву», как охарак-
теризовали бы их в разгар перестройки. Бывший комиссар, теперь 
комендант Краесветска когда-то мог и расстрелять белого офицера 
Репнина. Теперь же они вынуждены не только мириться с существо-
ванием друг друга, но и с пониманием делать общее дело — строить 
город на Крайнем Севере и спасать людей. По заключенной в сюжете 
повести мысли В. Астафьева 1960-х годов, жизнь сложнее и мудрее 
любых идеологических схем, и прежние враги в ней вполне могут 
оказаться если не друзьями, то соратниками в общей борьбе с меня-
ющим свои личины злом. Недоверие и подозрительность, раздор, 
вражда для писателя этой поры не меньшие враги, чем сиротство. 
Сиротство мыслится писателем как производное от бессмысленной 
и разрушающей устоявшийся уклад вражды. Понимание этого, дея-
тельное сострадание к обездоленным детям и примиряет неприми-
римых в прошлом «классовых врагов». 

 Сложно представить, как бы сложилась жизнь Толи Мазова, если 
бы в его судьбе не появился такой человек, как Валериан Иванович 
Репнин. Он, подобно Фаефану, подобно сплавщикам, испытал много 
жизненных трудностей и горя. За службу в качестве русского офице-
ра, вероятно, в белогвардейской армии он получил от новой власти 
длительную ссылку. И во многом подобно своим предшественникам 
из «Перевала» и «Стародуба», не озлобился против людей, не оже-
сточился, не потерял веру в добро. Заведующий также является 
и хорошим педагогом, как раз не по образованию, а по призванию, 



Наставники и ученики: духовно-нравственное становление героя  113

по желанию понять детскую искалеченную и ранимую душу. Он чув-
ствует, что творится в сердцах ребят из детского дома, и изо всех сил 
пытается им помочь. Утверждение о расколотом мире и трещине, 
проходящей «по судьбам детей», выстрадано им в результате боль-
шого и трагического жизненного опыта. Оно звучит в повести из уст 
много повидавшего за свою жизнь героя, вводится В. Астафьевым 
для того, чтобы еще раз напомнить об ответственности взрослых 
в целом, а не только политиков, за будущее детей. 

 Естественно, что В. Астафьев в своих характеристиках Репни-
на вынужден во многом следовать идеологическим штампам 1960-х 
годов. «Вместе со многими белыми офицерами отпущенный после 
гражданской войны на все четыре стороны, Репнин болтался по Си-
бири, пробавляясь случайной работой. <…> Веди себя посмирней 
на проверке Репнин, может быть, и не попал бы он в ссылку, 
но он орал на молоденького следователя, который с подковыром 
интересовался, почему это он остался здесь и не уехал за границу? 
Какие такие дела его тут задержали?

“Моя земля здесь! — указал себе пальцем под ноги Репнин. — 
За границу мне ехать незачем и не к кому”» [Т. 2, с. 297]. Но важнее 
общих мест и штампов здесь оказываются детали. Белый офицер 
не меньше красного комиссара любит свою «землю». Патриотизм, 
любовь, привязанность к родной земле — качества, которые давали 
начало национальному сплочению, примирению. Осознание это-
го — непростой процесс, осмысляемый русской литературой со вре-
мен леоновского «Нашествия», процесс, продолженный в литерату-
ре 1960-х годов. 

Командир-наставник, командир-пастырь для своих солдат, за-
ботящий об их жизни, здоровье, нравственности, — этот герой по-
лучит место позднее, в повести «Пастух и пастушка», над которой 
В. Астафьев активно работает уже в 1960-е годы. Но герой-воин, 
в прошлом артиллерист, командир орудия, которого война лиши-
ла ноги и возможности иметь детей, воспринимает в качестве своих 
сыновей призванных в армию новобранцев, полон тревожных раз-
мышлений об их будущем  — это Сергей Митрофанович, главный 
герой рассказа «Ясным ли днем» (1967). 



114 Глава 4

Характерно, что вся «военная проза» В. Астафьева пронизана 
антивоенным пафосом. Русская литература в ее классических фор-
мах, вероятно, в определенной, а когда-то и в решающей, степени 
является отражением и выражением русского национального ха-
рактера, в котором стремление к независимости, мужественность, 
суровость, решительность, воля и другие качества, необходимые во-
ину, парадоксально, но органически сочетаются с ненавистью к вой-
не. Известный и уже признанный в 1960-е годы поэт Е. Евтушенко 
спустя 16 лет после парада Победы выразил это свойство русского 
национального характера в яркой лирико-публицистической фор-
ме: «Да, мы умеем воевать, // но не хотим, чтобы опять // солдаты 
падали в бою // за землю грустную свою». 

«Во все времена повторяется одно и то же, одно и то же,  — 
подпершись руками, горестно думал Сергей Митрофанович.  — 
Разлуки да слезы, разлуки да слезы… Цветущие свои годы в ка-
зарму…» [Т. 3, с. 354]. Не стоит доказывать, что каждому автору 
близки мысли и чувства его героя-идеолога. Но стоит заметить, 
что мысли и переживания главного героя рассказа во многом яв-
ляются отражением созвучных личностных настроений Астафье-
ва-человека, отца, готовящегося отправить на службу в армию 
своего единственного сына — Андрея. В письме к А. М. Борщагов-
скому, датированном июнем 1968 года, Астафьев отмечает: «При-
ехал 1 мая вечером домой (в пути мне исполнилось 44), а 5-го 
проводили Андрюшку. Провожали тягостно, особенно мать. Она 
слегла сразу с тяжелым сердечным приступом». И здесь же о ме-
сте службы сына: «Писать о новобранцах все-таки легче, чем про-
вожать их. Да еще в Германию, как будто эта Германия и без того 
не сидит в моих печенках»1.  Интересно, что «новобранцы», с ко-
торыми Сергей Митрофанович познакомился в поезде, проника-
ются уважением к инвалиду, узнав, что ногу тот потерял на войне. 
«— Что ж ребята… Чтоб дети грому не боялись» [Т. 3, с. 359]. Этот 
краткий аллегорический тост является пожеланием мира, мирной 

1 Астафьев В. П. «Нет мне ответа. …»: эпистолярный дневник 1952–
2001 / Сост., предисл. Г. Сопронова. Иркутск: Издатель Сопронов, 
2009. С. 136. 



Наставники и ученики: духовно-нравственное становление героя  115

службы новобранцам, но косвенно он оказывается констатацией 
состоявшейся преемственной связи между поколениями воинов. 
«Оттого что у Сергея Митрофановича не было детей, он всех ре-
бят чувствовал своими, и постоянная тревога за них не покидала 
его. Скорей всего получалось так потому, что на фронте он уверил 
себя, будто война эта последняя и его увечья и муки тоже послед-
ние. Не может быть, думалось ему, чтобы после такого побоища 
и самоистребления люди не поумнели. 

Он верил, и вера эта прибавляла ему и всем окопникам сил <…>. 
Но не смогли сделать, как мечталось. <…> Война таится, как жар 
в загнете, и то в одном, то в другом месте огнем прошибает» [Т. 3, 
с. 370]. Этот эпизод в форме несобственно прямой речи интересен 
не только тем, что передает мысленные наставления, пожелания 
от фронтовика-«окопника» молодому поколению, но и заключен-
ной в нем мечте о Великой Отечественной как «последней» войне. 
Почти дословно эта мысль повторится у В. Астафьева в «Пастухе 
и пастушке». Но далее эта идея совершит трагический поворот в со-
знании писателя. В незаконченном романе «Прокляты и убиты» Ве-
ликая Отечественная война будет изображена как уже состоявший-
ся Армагеддон, результатом которого оказывается не торжество 
истины, а практически всеобщая гибель. 

Нетрудно заметить, что в первой книге повести «Послед-
ний поклон» отчетливо прослеживается знакомый уже по «Ста-
родубу» духовно-нравственный поиск писателя, реализованный 
в главном герое — Култыше. Именно этот герой повести становится 
для В. Астафьева символом нравственной силы и чистоты. Ему вы-
пала нелегкая доля отверженного. И эта участь осложнена неприя-
тием со стороны героя ханжеского мира деревни Вырубы. 

В  «Стародубе» значительную композиционную функцию вы-
полняют «побитые» немалыми жизненными трудностями и отто-
го душевно очерствевшие персонажи. Они естественным образом 
вступают в непосредственное взаимодействие с главным героем 
повести, выплескивая на него всю свою скопившуюся нечеловече-
скую злобу и страх. Такими персонажами, объединенными в целое 
псевдостарообрядческое сообщество, являются представители мира 



116 Глава 4

Вырубов. Прячась от жизни за окостенелые запреты и предания, 
тем самым лишая себя способности к совершенствованию, они так-
же, по сути, находятся в нравственной растерянности. Образ жизни, 
бегство от «страшного» мира, ведет их к враждебному равнодушию 
по отношению не только к этому «греховному» миру, но и к детям. 
В их сознании деградируют духовные и нравственные ценности. Та-
кие метаморфозы делают вырубчан равнодушными и жестокими 
по отношению к искалеченному ребенку, который оказался по воле 
судьбы близ их деревни. 

Похожее, но в другой форме, происходит и с «педагогом» 
по кличке Ронжа из повести «Последний поклон». Она «маленькая, 
зловредная», потерявшая человеколюбие, нравственно опустошен-
ная, начинает издеваться над голодным, «завшивевшим», измучен-
ным бессонницей ребенком. В повести писатель не знакомит нас 
подробно с судьбой этой «классной руководительницы», не раскры-
вает ее личной трагедии, которая, вероятно, послужила поводом ее 
озлобления против детдомовцев. Время, выступающее своеобраз-
ным «героем» в главах повести, выполняет до некоторой степени 
роль адвоката, в той или иной мере оправдывающего поступки оже-
сточившегося учителя. 

Действуют в астафьевских произведениях и персонажи, кото-
рые при всей их, на первый взгляд, грубости, жестокосердии тем 
не менее вызывают чувства сострадания и жалости. Одним из та-
ких героев является мачеха Ильки Верстакова из «Перевала». Она 
являет собой образ женщины, изнуренной голодом и холодом, из-
мученной беспутным и жестоким мужем, постоянно болеющим ре-
бенком. Как персонаж она обладает некой нравственной раздвоен-
ностью, амбивалентностью: с одной стороны, она недолюбливает 
пасынка, а с другой, «втихаря», готовит ему вещи первой необхо-
димости, когда тот уходит из дома. Обычно героями такого плана 
выступают люди, натерпевшиеся лишений в жизни, но не утратив-
шие под гнетом проблем душевного сострадания к другим людям, 
и в особенности к детям. И действительно, мачеха, при всей ее 
нервной жизни, пытается хоть как-то подсластить горькую жизнь 
своего пасынка. Крадет для него у объездчика творожную шаньгу: 



Наставники и ученики: духовно-нравственное становление героя  117

«Она хотела, чтобы мальчишка что-нибудь вкусное съел в празд-
ник» [Т. 2, с. 35]. 

Похожим персонажем является старик Мазов из «Кражи». 
Он, раскулаченный крестьянин, повидавший многое в жизни, 
в самом прямом смысле ощутивший на себе веяние социальных 
перемен, считает своим долгом спасти единственного оставшегося 
в живых внука. Такое своевременное переосмысление своих при-
оритетов делает старика Мазова персонажем, явно симпатичным 
для автора. Ввиду этого справедливым представляется и обуслов-
ленное советскими идеологическими и эстетическими предпочте-
ниями замечание критика А. Михайлова о том, что творчество 
В. Астафьева являет собой продолжение некоторых аспектов 
творчества М. Горького. «Какие бы в передрягах сложившиеся 
судьбы, какие бы отягощенные трудным бытом люди не встреча-
лись в повествовании, писатель не кладет крест на них, — тонко 
замечает критик, — если только заметит живительный проблеск 
человечности»1. 

В. Астафьев никогда не стремится полностью оправдывать 
безнравственные поступки своих персонажей ни суровостью 
времени, ни какими-либо другими обстоятельствами. Его целью 
является подробное художественное исследование внутренних 
причин, подлинных мотивов поведения, в результате которых 
совершаются те или иные действия и поступки. Особенно писа-
теля интересует вечная борьба добра и зла в неокрепших душах 
молодых героев. Разными художественными способами прозаик 
напоминает, что доброе и злое рождаются и сосуществуют в лю-
бом человеке одновременно, не исключая друг друга. Истинное 
добро, по Астафьеву, не поддается какому-либо воздействию 
и изменению, а зло, в свою очередь, не затихает, и его не ста-
новится меньше. Возможно, именно поэтому на страницах сво-
их произведений писатель, создавая образы молодых героев, 
не стремится скрыть, затушевать, слабости, присущие каждому 

1 Михайлов А. А. Стихия народной жизни. Предисловие // Виктор 
Астафьев. Ясным ли днем. Вологда: Северо-западное кн. изд-во, 
1972. С. 7. 



118 Глава 4

человеку на пути его нравственного развития. Писатель, нао-
борот, акцентирует, педалирует те вспышки зла, без которых, 
по его мнению, невозможно успешное преодоление пути к веч-
ному, доброму. Свидетельством этому являются эпизоды из пе-
речисленных выше произведений, где молодые герои впадают 
в «дикое» неистовство, заканчивающееся, как правило, буйной 
дракой с собратьями по несчастью. 

Герой «Кражи» Толя Мазов ввязывается в драку с главарями 
детдомовской банды Паралитиком и Деменковым, и в запале и бес-
страшии уже не в силах совладать со своей яростью. Герой «Послед-
него поклона» и вовсе набрасывается на свою учительницу Ронжу 
в главе «Без приюта». Но вместе с тем уже в начальных главах своих 
произведений, рисуя психологические портреты своих героев-под-
ростков, В. Астафьев не придает черты однозначности их образам, 
предоставляя широкие возможности для наблюдения за процессом 
выбора между добром и злом. 

Конечно, и Ильке, и Толе Мазову, и Витьке Потылицыну, и дру-
гим астафьевским персонажам хотя бы раз или более приходилось 
оказаться (хотя и временно) во власти гнева. Но для В. Астафьева 
такие вспышки ярости и детского отчаяния являются своего рода 
переломными моментами, испытав которые герои приближаются 
к стремлению стать лучше, взрастить в себе добрые начала. На этот 
счет проницательно высказался психолог В. В. Давыдов. Он отме-
чает, что В. Астафьев умеет очень точно, через какую-либо деталь 
в образе героя, передать читателю «текучесть» «внутреннего мира 
личности в самом начале»1. 

 Вопреки своему окружению и суровостям жизни, которая 
рано заставила повзрослеть героев, молодые герои писателя суме-
ли не поддаться влиянию людей низменных, не влились в водово-
рот нравственной деградации. Возникает вопрос, в чем же В. Аста-
фьев находит выход из ситуации, какую спасительную «соломинку» 
он протянул своим молодым героям, благодаря которой они смогли 
отринуть все дурное и взрастить в себе доброе?

1 Давыдов В. В. Личности надо «выделяться» // С чего начинается 
личность. М.: Политиздат, 1979. С. 110. 



Наставники и ученики: духовно-нравственное становление героя  119

Прозаик создает вокруг вступающих в жизнь героев надежное 
покровительство, составленное из тех персонажей, которые сумели, 
несмотря ни на что, сохранить в себе добрые начала: человечность, 
умение сочувствовать, сердечность. Они образуют целую группу, 
призванную направить молодых героев в верное русло, заложить 
и взрастить в них зерна человечности и всего того, без чего невоз-
можно стать полноценной личностью. 

Персонажи такого типа всегда присутствуют на страницах про-
изведений В. Астафьева. Так, в «Перевале» именно таковыми ока-
зываются бригада сплавщиков, бабушка и дедушка — это «первые» 
в жизни Ильки наставники, которые посеяли в его юной, жажду-
щей добра и сочувствия, неокрепшей душе «доброе, вечное». Хотя 
на страницах этой повести нет подробного описания характера ба-
бушки, развернутого повествования о ней, но автору все же удается 
частично раскрыть ее духовно-нравственные качества, говорящие 
о ней как о добром и надежном человеке. Помня о бабушке и ее по-
ступках, Илька преодолевает самые сложные препятствия и труд-
ности на пути к своей цели. Вспоминает главный герой и голодный 
тридцать третий год, в который погибло много детей из-за голода, 
но Ильке повезло больше остальных, ведь он был в надежных ба-
бушкиных руках. «Бабушка не даст умереть. Она, бабушка, сама 
не съест — Ильке отдаст» [Т. 2, с. 20]. 

На протяжении всей жизни В. П. Астафьев будет с особой бла-
годарностью вспоминать свою настоящую бабушку по матери Ека-
терину Петровну Потылицыну. Именно она стала основой образа 
бабушки в автобиографической повести «Последний поклон», 
ее образ он наиболее полно и детально воссоздаст во многих гла-
вах-рассказах этого произведения. В образе бабушки, прозванной 
односельчанами за крутой нрав «генералом», прозаик старает-
ся выразительно сконцентрировать все то, что так ценит в людях: 
традиционную нравственность, доброту, милосердие, сострадание 
к слабому, стихийную крепость духа и характера. «Моя бабуш-
ка  — крестьянка, сибирячка с сильным характером, работящая 
и шумливая. Вынянчила 13 детей. Всех успевала доглядеть, уберечь 
от болезней. <…>. Бабушка заменила мне мать, она была моей самой 



120 Глава 4

большой любовью, тем человеком, который оказал самое большое 
влияние на мою жизнь», — рассказывает В. Астафьев в беседе с бол-
гарской журналисткой Калиной Каневой1. 

Бабушка Катерина Петровна заменила собой потерянных геро-
ем родителей. Но она — персонаж повести, составляющей (вместе 
с произведениями Ф. Абрамова, В. Белова, С. Залыгина, В. Распу-
тина В. Шукшина, ядро «деревенской прозы». Крестьянка, в чьей 
памяти живут речения ее родителей и прародителей, хозяйка до-
ма-ковчега, в котором находят утешение, сострадание, радостное 
сопереживание ее дети, внуки, родственники, соседи, односельчане. 
Ее наставническая функция присутствует в метком слове «Деревья 
растут для всех», «всякая сосна своему бору шумит». Традиционное 
воспитание — это воспитание через осмысленный труд, через уста-
новление прямой или опосредованной связи между трудом и его ре-
зультатами. Глава-рассказ «Последнего поклона» «Монах в новых 
штанах» — об этом. 

«Мне велено перебирать картошки. Бабушка определила нор-
му, или упряг, как назвала она задание. Упряг этот отмечен двумя 
брюквами, лежащими по ту и по другую сторону продолговато-
го сусека, и до брюкв тех все равно что до другого берега Енисея. 
Когда я доберусь до брюкв, одному Богу известно. Может, меня 
и в живых к той поре не будет! <…> Кругом здесь картошки. И пе-
ребирать их надо, картошки-то. Гнилую полагается кидать в плете-
ный короб, крупную — в мешки, помельче — швырять в угол этого 
огромного, словно двор, сусека, в котором я сижу, может, целый 
месяц и помру скоро, и тогда узнают все, как здесь оставлять ре-
бенка одного, да еще сироту к тому же. Конечно, я уже не ребенок 
и работаю не зазря. Картошки, что покрупнее, отбираются для про-
дажи в город. Бабушка посулилась на вырученные деньги купить 
мануфактуры и сшить мне новые штаны с карманом» [Т. 4, с. 71]. 

1 Попова А. И. Болгарский след. Страницы из жизни В. П. Астафье-
ва // Астафьевские чтения. Современный мир и крестьянская Рос-
сия. Пермь. 2005. Вып. 3. № 3. [Электронный ресурс]. URL: https://
www.booksite.ru/fulltext/3as/tap/hiev/4.htm#16. (Дата обращения: 
10.08.2023).



Наставники и ученики: духовно-нравственное становление героя  121

Для писателя-деревенщика здесь важнейшим оказывается установ-
ление связи между трудом и его результатом. Аграрная цивилиза-
ция не предполагает, в отличие от цивилизации индустриальной, 
урбанистической, замысловатых сложностей в этом плане. Недаром 
Илька Верстаков в «Перевале», не понимая связи между заботами 
кашевара и трудом сплавщиков, как убедились плотогоны, «с голо-
ду пропадет, а к нашим харчам не притронется». Для «деревенщи-
ка» со склонностью к лирическим отступлениям, к психологизму 
не менее важным представляется рассказать о мыслях и эмоциях 
крестьянского мальчишки-сироты. 

Народная педагогика для В. Астафьева — это педагогика соуча-
стия в добрых делах («Ангел-хранитель»), В один из самых тяжких 
дней голодного 1933 года Катерина Петровна подобрала по дороге 
с базара кем-то брошенного в снег щенка и принесла его в дом, где 
уже и люди были готовы «замереть» от голода. Казалось бы, она 
должна ожесточиться от случившегося на базаре, а теперь раскрыв-
шегося обмана: ей вместо каравая хлеба «всучили» «туфту», начи-
ненную мякиной. Но вот Витькина бабушка надоила молока и делит 
его: «Вернулась бабушка, принесла на дне подойницы молока и пер-
вым делом плеснула щенку. Затем она вынула чугунок из печи, на-
лила всем кипятку и забелила его молоком. Мы макали корки в чай. 
Ел дедушка, ела бабушка, ел я, ел лохматый щенок» [T. 4, с. 114]. 
Брошенному щенку — молока. Мужу и внуку — «забеленный» кипя-
ток. Астафьев никак не комментирует эту ситуацию, но она откро-
венно поучительная для Витьки. Деревенская проза  — это проза 
во многом христианская, где чудо является не только в видениях, 
но наяву, в ситуациях бытовых. В страдающий от голодного лихо-
летья крестьянский дом является чудо. Один из сыновей Катерины 
Петровны, Кольча-младший, «нежданно» возвращается с заработ-
ков. «— А я еще вечор подумала… Вот! Вот он, Шарик-то! Знамение 
мне вышло, в образе его ангел-спаситель явился…» [Т. 4, с. 115]. 

Устоявшийся быт крестьянского подворья воспитывает навы-
ки соучастия в крестьянских заботах и работах: большим несчасть-
ем Алешке и Витьке представляется, что их «не взяли» в даль-
нюю поездку за сеном. А великим удовольствием оказывается 



122 Глава 4

привезенное взрослыми сено укладывать и утаптывать на сенова-
ле («Запах сена»). 

Традиционное воспитание связано с такими вещами, как под-
ражание образцам поведения взрослых в работах и праздниках 
(«Осенние грусти и радости»). Народная педагогика рассчитана 
на участие в делах воспитания всей семьи и даже всего сообще-
ства села. В главе-рассказе «Конь с розовой гривой» Витька, под-
давшись искусительным соблазнам Саньки левонтьевского, ста-
новится участником обмана покупательницы на рынке. Ничего 
не подозревающая бабушка продает ей туесок с травой, сверху при-
сыпанной земляникой. Обман быстро раскрылся. Бабушка в гневе, 
который она и не пытается скрыть от родственников и односель-
чан. «Бабушка долго одна не может, ей надо кому-то рассказывать 
о происшествии либо разносить вдребезги мошенника, стало быть, 
меня, и она тихонько прошла по сеням, приоткрыла дверь в кла-
довку. Я едва успел крепко-накрепко сомкнуть глаза. — Не спишь 
ведь, не спишь! Все-о вижу! Но я не сдавался. Забежала в дом тет-
ка Авдотья, спросила, как “тета” сплавала в город. Бабушка ска-
зала, что сплавала, слава Тебе, Господи, ягоденки продала сходно, 
и тут же принялась повествовать:  — Мой-то! Малой-то! Чего ут-
ворил!.. Послушай-ко, послушай-ко, девка! В это утро к нам при-
ходило много людей, и всех бабушка задерживала, чтоб поведать: 
А мой-то! Малой-то! И это ей нисколько не мешало исполнять до-
машние дела  — она носилась взад-вперед, доила корову, выгоня-
ла ее к пастуху, вытряхивала половики, делала разные свои дела 
и всякий раз, пробегая мимо дверей кладовки, не забывала напом-
нить:  — Не спишь ведь, не спишь! Я все-о вижу! Но я твердо ве-
рил: управится по дому и уйдет. Не вытерпит, чтобы не поделиться 
новостями, почерпнутыми в городе, и узнать те новости, которые 
свершились без нее на селе. И каждому встречному и поперечному 
бабушка с большой охотой будет твердить: А мой-то! Малой-то!» 
[Т. 4, с. 68–69]. То, что новейшая наука о воспитании посчитала 
бы «нарушением прав» ребенка, отсутствием «толерантности», 
такта в отношении провинившегося мальчика, для Катерины Пе-
тровны, как и для всех обитателей приенисейского села, является 



Наставники и ученики: духовно-нравственное становление героя  123

справедливым наказанием с помощью актуализации обществен-
ного мнения вокруг позорного проступка. Порок наказан, нака-
зание  — в позоре. Но виновник проступка  — ребенок. Поэтому 
финалом, исходом истории оказывается обещанный, хотя и не за-
служенный, подаренный бабушкой пряник «конем». 

«Деревенская проза» во второй половине ХХ века стала направ-
лением, породившим прозу экологическую. Это закономерно, так 
как бережное отношение к «братьям нашим меньшим» изначально 
свойственно обитателям деревни. Без любви к природе астафьев-
ский герой многое бы потерял. Но эта любовь имеет свои истоки, 
корни, заключенные в поведении наставников. Выздоравливающий 
автобиографический герой в рассказе «Деревья растут для всех», 
на задворках пытается вырастить дерево. Но вот досада: вместо де-
рева вырастает «дикая гречка» «Осенью бабушка вернулась из лесу 
с большой корзиной <…> В корзине обнаружилось что-то, завя-
занное в бабушкин платок. Я осторожно развязал его концы. Вы-
сунулась лапка маленькой лиственницы. Деревце было с цыпленка 
величиной, охваченное желтым куржаком хвои. Казалось, оно вот-
вот зачивкает и побежит. Мы пошли за сарай, выкопали коноплю, 
крапиву и сделали для маленькой лиственницы большую яму. В яму 
я принес навозу и черной земли в старой корзине. Мы опустили 
лиственницу вместе с комочком в яму, закопали ее так, что остался 
наверху лишь желтый носок. — Ну вот, — сказала бабушка, — гля-
дишь, возьмется лиственка, правда, худо принимается от саженца, 
но мы ее осторожно посадили, корешок не потревожили... И опять 
я начал видеть в мечтах высокое-высокое дерево. И опять жило 
на этом дереве много птиц, и появлялась на нем зелененькая, а осе-
нью желтая хвоя. Но все же были у меня кое-какие сомнения насчет 
саженца. И как только бабушка принималась за спокойную рабо-
ту, садилась прясть куделю, я приставал к ней с одними и теми же 
расспросами:  — Баб, а оно большое вырастет?  — Кто?  — Да дере-
во-то мое? — A-а, дерево-то? А как же?! Непременно большое. Ли-
ственницы маленькие не растут. Только деревья, батюшко, растут 
для всех, всякая сосна в бору красна, всякая своему бору и шумит» 
[Т. 4, с. 28–29]. 



124 Глава 4

Деревенская проза — «место и время» нового рождения исто-
рий о сбережении и сохранении «братьев наших меньших» («Гуси 
в полынье»). Катастрофические события первой половины ХХ 
века отодвинули эту тему на задний план, хотя в предшествую-
щий период русская литература ее активно разрабатывала (Л. 
Толстой, Д.  Мамин-Сибиряк, А. Чехов, А. Куприн, С. Есенин, М. 
Пришвин и др.). «Деревенская проза» связала эту тему с мотивом 
преемственности традиций взаимодействия человека с природой. 
Деревенский житель, крестьянин — прагматик, любование приро-
дой безотносительно к меркантильным задачам жизни не входит, 
в соответствии с общепринятым мнением, в рамки крестьянского 
мировосприятия. Астафьевская проза не могла пройти мимо сло-
жившейся в классической русской литературе традиции эстети-
зации природы. Эта функция передана в астафьевских повестях 
и рассказах, как правило, лирико-автобиографическому герою. 
Но восприятие автобиографического героя, его мысли, чувства 
эмоции оказываются в «Последнем поклоне» буквальным продол-
жением слова бабушки, и эти эпизоды оказываются полемичными 
по вопросу о сугубой прагматичности крестьянского восприятия 
природы.  В главе-рассказе «Зорькина песня» находим: «— Что это, 
баба?  — Это зорькина песня. Птичка зорька утро встречает, всех 
птиц об этом оповещает. 

И правда, на голос зорьки — зорянки, ответило сразу несколько 
голосов — и пошло, и пошло! С неба, с сосен, с берез — отовсюду 
сыпались на нас искры и такие же яркие, неуловимые, смешавшиеся 
в единый хор птичьи голоса» [Т. 4, с. 24]. 

Не менее важным для В. Астафьева оказывается вопрос, откуда 
у его автобиографического героя, других персонажей берет начало 
бережное, а иногда даже и самоотверженное отношение к живо-
му миру вне человека. На схватывающемся льдом Енисее замече-
ны обреченные на гибель гуси. «Мы рассказали Мишке про гусей. 
Он радушным жестом указал нам на поленья. Когда мы расселись 
и сосредоточенно замолкли, Мишка снял шапку, потряс чубом, вы-
бивая из него древесные отходы, вынул папироску, постучал ею 
в ноготь  — после получки дня три-четыре Мишка курил только 



Наставники и ученики: духовно-нравственное становление героя  125

дорогие папиросы, угощая ими всех без разбору, все остальное вре-
мя стрелял курево — прижег папироску, выпустил клуб дыма, про-
водил его взглядом и заявил: Погибнут гуси. Надо им, братва, по-
мочь. Нам сразу стало легче. Мишка сообразит! Докурив папироску, 
Мишка скомандовал нам следовать за ним, и мы побежали на угор, 
где строился барак. — Всем взять по длинной доске! — Ну, конечно 
же, конечно! — ликовали парнишки. — Как это мы не догадались? 
И вот мы бросаем доски, ползем меж торосов к припаю. Под ко-
зырьком льдин местами еще холодеют оконца воды, но мы ста-
раемся не глядеть туда. Мишка сзади нас. Ему нельзя на доску — 
он тяжелый. Когда заканчивается тесина, он просовывает нам 
другую, мы кладем ее и снова ползком вперед» [Т. 4, с. 35]. Дере-
венские мальчишки спасают гусей от погибели, рискуя оказаться 
в гибельно холодных и стремительных водах Енисея. Деревенский 
парень Мишка, изображенный писателем со значительной долей 
иронии, и является тем наставником, связующим звеном между на-
чалами во многом противоположными: меркантильностью и само-
отверженностью, между крестьянской традицией и готовой с ней 
порвать современностью. 

При этом ни от автора, ни от героев главы-рассказа не звучит 
ни одного нравоучения по поводу случившегося. Склонный к лири-
ко-психологическим проповедям, предварениям и комментариям, 
В. Астафьев в данном эпизоде оказывается предельно лаконичен 
и сдержан  — как и подобает рассказчику, повествующему о своем 
собственном взрослении. 

Естественно, что в большинстве эпизодов функцию настав-
ника и автобиографического героя, и других персонажей прини-
мает на себя бабушка. Образ мудрого, многоопытного, частично 
мифологизированного наставника сближает астафьевскую про-
зу с прозой других традиционалистов (распутинские «старухи», 
шукшинские матери, полулегендарный дед залыгинской «Комис-
сии», и т. п.). Благодаря этим ассоциативным и генетическим свя-
зям образ бабушки Катерины Петровны, как и соотносимые с ней 
по функции и генезису персонажи, перерастает свою изначаль-
ную «антропоморфную» оболочку, становится олицетворением 



126 Глава 4

традиционной русской семьи, трудовых, наставнических и иных 
установлений русской деревни, русской Сибири, России. 

Предельно емко по отношению к образу Катерины Петровны 
выразился В. В. Петелин: «<…> в образе его бабушки, Катерины Пе-
тровны, и дедушки многие читатели отыщут черты своих бабушек 
и дедушек, <…> и будет их жизнь беспредельна и вечна, как вечна 
сама человеческая доброта»1. 

Бабушка и для Ильки Верстакова и особенно для Витьки По-
тылицына из «Последнего поклона» является воплощением иде-
ала человечности.  Ее пример выстраивания отношений с людьми 
служит отправной точкой для писателя и его героев. Так, когда-то 
бабушка говорила мальчику: «Почитай людей-то, почитай! Злоде-
ев на свете щепотка, да и злодеи невинными детишками родились, 
да средь свиней расти им выпало, вот они свиньями и оборотились» 
[Т. 4, с. 220]. 

В «Перевале» главный герой, оказавшись в полном оди-
ночестве на острове Вербный, встречает людей, сплавляющих 
лес по реке. С этой встречи, по нашему мнению, и начинает-
ся отсчет мотива полного сиротства молодого героя, который 
продолжится в последующих повестях писателя о детстве. Так, 
Илькина встреча со сплавщиками начинается с одного из глав-
ных вопросов повести и ответа на него: «Так чей же ты все-та-
ки?» — спрашивает мальчика один из сплавщиков. «Ничей», — 
отвечает главный герой [Т. 2, с. 41]. Этим вопросом и ответом 
на него В. Астафьев уже в начале писательского пути наметил 
один из главных мотивов своего творчества, восходящий к био-
графии писателя мотив сиротства, который постоянно будет зву-
чать в его произведениях. 

Такой важный и сложный вопрос, адресованный герою «Пе-
ревала», автор поручает задать самому уважаемому человеку 
из бригады сплавщиков Трифону Летяге. Как выяснится по ходу по-
вествования, именно он, бригадир, является для В. Астафьева наи-
более симпатичным героем из всей артели сплавщиков. Именно ему 

1 Петелин В. В. Мятежная душа России: Споры и размышления о со-
временной русской прозе. М.: Сов. Россия, 1986. С. 321. 



Наставники и ученики: духовно-нравственное становление героя  127

писатель передает все положительные черты, необходимые настоя-
щему человеку. «Впрочем, Ильке все в бригадире казалось к месту, 
и не было для мальчишки на свете красивей человека» [Т. 2, с. 105]. 

Отдельную группу наставников юных героев у В. Астафьева 
составляют учителя. Не единожды в жизни прозаик с особым чув-
ством благодарности вспоминал своих школьных учителей и выска-
зывал мысль о том, что именно учителя во многом способствовали 
получению им творческих литературных навыков: «<…> природное 
дарование, конечно, должно быть. Но все-таки должно быть и ка-
кое-то направление, путь, который способствует тому, чтобы писа-
тель стал писателем. По этому пути, — отмечает В. Астафьев, — по-
вели меня мои первые сельские учителя»1. 

В «Перевале» образу учителя посвящен всего один абзац, 
но и этого оказывается достаточно для того, чтобы понять, с ка-
ким уважением относится Илька к своему учителю и принесенному 
им «самому дорогому подарку»  — красному карандашу, который 
он очень берег и «только изредка писал им» [Т. 2,  c. 21]. В своем 
первом оригинальном произведении прозаик еще только контурно 
наметил образ учителя, который станет для Витьки Потылицына 
из «Последнего поклона» одним из основных источников духов-
но-нравственного развития.  В главе «Фотография, на которой меня 
нет» образ учителя представлен как средоточие духовности и нрав-
ственности деревни. Репрезентативным в этом плане оказывается 
диалог учителя и Катерины Петровны, случайно подслушав кото-
рый Витька получает бесценный урок нравственности, порядоч-
ности, такта. «Бабушка, конечно, знает,  — думает мальчик,  — кто 
свалил дрова учителю, и всему селу известно. Один учитель не знает 
и никогда не узнает» [Т. 4, с. 151]. Услышав разговор этих двух ува-
жаемых и авторитетных для него людей, астафьевский герой про-
никается предельно важными для становящейся личности тактом, 
душевностью, доверием, получает от них образец человеческой вза-
имоподдержки. 

Тася Голубева, Илька Верстаков, Култыш, Мишка Ерофеев, Толя 
Мазов и Витька Потылицын оказываются по воле судьбы в разных 

1 Астафьев В. П. Всему свой час. М.: Мол. гвардия, 1985. С. 24. 



128 Глава 4

местах и с разными людьми, которые в совокупности тоже являют-
ся своего рода общностями — будь то колхоз, родная семья, артель 
сплавщиков, кержацкое селение, детский дом или госпиталь. И в ка-
ждом таком сообществе царят свои законы, нравственные устои, 
правила чести и понятия о жизни. Довольно часто такого рода со-
циумы не являются хранителями и ревнителями нравственности. 
Скорее наоборот, как проницательно написал в своем дневнике 
Л.  Н.  Толстой, часто служат почвой «для разложения». Довольно 
легко и просто юному человеку поддаться этим неблагоприятным 
обстоятельствам, сослаться на злой рок. 

Но Илька Верстаков, вспоминая о бабушке и дедушке, обща-
ясь с восприимчивыми к детскому горю людьми, начинает все чаще 
и чаще задумываться о личной нравственной ответственности.  
Тем же путем следуют Толя Мазов из «Кражи» и Витя Потылицын 
из «Последнего поклона»: чтение книг, общение с сочувствующими 
и сострадающими добрыми людьми  — все это воспитывает в них 
стремление к поиску ответов на сложные вопросы бытия, желание 
разобраться в себе и войти в иную жизнь. По схожему пути следу-
ют Фаефан и Култыш в повести «Стародуб». Они — каждый на свой 
лад — предпринимают попытки избавить своих односельчан от по-
роков, им свойственных, и в какой-то мере им это удается — появ-
ляются новые люди, отличающиеся от старого мира Вырубов. Та-
ковыми являются племянники Култыша — дети Амоса и Клавдии: 
«Возле него ребятишки-племянники. В рот смотрят Култышу — не-
устрашимому зверобою <…>» [Т. 2, с. 144].  Вероятно, для таких, 
как они, умирающий Фаефан завещал, «когда придет время», ука-
зать новым людям «небесный камень». 

Герои В. Астафьева, впитывая в себя с помощью наставников 
благодатный опыт прошлого, твердо становятся на путь добра. Так, 
Илька в «Перевале», не задумываясь о сохранении собственной 
жизни, рискуя ею, бросается на помощь тонущему Исусику, бла-
годаря чему раз и навсегда прощается со страхом, неуверенностью 
в себе и навсегда завоевывает уважение взрослых людей. Смелое 
и взрослое решение зрелого гражданина, воина принимает Миш-
ка Ерофеев в «Звездопаде».  Ради своего долга перед страной и ее 



Наставники и ученики: духовно-нравственное становление героя  129

людьми он отказывается от  отношений с любимой девушкой. По-
хожие эволюции и метаморфозы переживает и герой «Последнего 
поклона»: «Не хотелось мне в детский дом, но нельзя обманывать 
Раису Васильевну. Если начинаешь таких людей обманывать, хана 
тогда всякой вере и совести» [Т. 2, с. 412]. 

«Последний поклон» к 1968 году, к моменту формирования 
глав, которые в пятнадцатитомном собрании сочинений составят 
первую книгу автобиографической повести о деревенском детстве, 
представляет собой одну из ярких и выразительных страниц ядра 
«деревенской прозы», книгу, реабилитирующую и во многом иде-
ализирующую русскую деревню. Реабилитация русской деревни, 
объявленной мелкобуржуазной стихией, стала необходимостью 
уже в конце тридцатых — начале сороковых годов как необходимый 
акт национального примирения накануне войны. 

Идеализация при изображении деревни имела место в колхоз-
ном производственном романе, но этот жанр был нацелен на изо-
бражение «социалистической» деревни, перестроенной по лекалам 
коллективизации, позднее это получит название «лакировки дей-
ствительности», станет главным предметом отрицания для крити-
ка, литературоведа, а затем прозаика-«деревенщика» Ф. Абрамова. 
Парадокс, но на смену идеализации «социалистической», «колхоз-
ной» деревни приходит идеализация традиционной, «доколхозной» 
русской деревни. Замысел «деревенщиков», и В. Астафьева в част-
ности, был прост: показать и доказать, что русская деревня не ну-
ждалась в коренной перестройке жизнеустройства, тем более в его 
сломе. Показать, что этот слом катастрофичен, привел к разруше-
нию гармонии деревенской жизни. 

Идеализация этой «доколхозной» жизни русской деревни 
имела характер защитный  — спасти от разрушения сохранивши-
еся фрагменты аграрной цивилизации, традиционной деревни. 
Истоки этого принципа изображения деревни  оказываются свя-
занными с предметом изображения — крестьянином, деревенским 
жителем. Этот персонаж был генетически связан с фольклором, 
идеализация как один из главных принципов изображения челове-
ка и мира в фольклоре оказалась перенесенной на главных героев 



130 Глава 4

«деревенской прозы». Поэтому не стоит и пытаться найти ка кие-
либо негативные и даже амбивалентные черты и свойства в ба-
бушке Катерине Петровне в «Последнем поклоне», в шукшинских 
«чудиках», в залыгинском Степане Чаузове, в распутинских «ста-
рухах» и т. п. 

 Эта идеализация сугубо фольклорного происхождения и ста-
туса, а само понятие (термин) в этой ситуации лишается негатив-
ной коннотации. Слушатель, читатель, фольклорист и не пытаются 
обнаружить критицизм или хотя бы «объективность» в изображе-
нии «доброго молодца» в лирических народных песнях. Этот жанр 
ставит и решает другие задачи. Иные задачи, в сравнении с пред-
шествующей литературой, ставила и решала «деревенская проза» 
1960-х годов. 

 Главы «Последнего поклона» 1970-х  — начала 1990-х годов, 
сохраняя идеологическую, структурную связь с первой книгой, 
перерастают в рассказ о разорении и погружении в историю кре-
стьянской Атлантиды, Матеры. Дополнительно к этим структур-
ным элементам присоединяются мемуарные «вечерние раздумья» 
о жизни и смерти близких автору людей. Эта книга, состоящая 
из 33 глав-рассказов, трех книг, не имеет незыблемо четкой жан-
рово-композиционной основы, но образы автобиографического 
героя, бабушки, других учителей и наставников, идеологическая 
основа повести — традиционализм — делают «Последний поклон» 
единым и цельным произведением. 

Говоря о многообразии персонажей-наставников, окружаю-
щих молодых героев В. Астафьева, необходимо отметить, что ими 
являются разные люди из различных социальных страт, но все 
они едины в общем желании помочь обездоленному ребенку най-
ти способы решения его проблем, они схожи в желании передать 
своим подопечным социально-этические устои существования. Пи-
сатель через образы героев-наставников транслирует мысль о том, 
что «нравственное воспитание должно идти по пути взаимной стро-
гой взыскательности и честной откровенности, а не привычных 
похлопываний по плечу. Пора “маниловщины” минула»1.  Каждая 

1 Астафьев В. П. В муках рожденный // Урал. 1959. № 6. С. 123. 



Наставники и ученики: духовно-нравственное становление героя  131

группа героев  — и нравственно богатых, и в силу разных обстоя-
тельств лишенных высокого нравственного потенциала, наделена 
особой функцией, служащей для оказания определенного воздей-
ствия на молодого героя. С помощью разнообразных персонажей 
писатель создает такие критические условия, в которых только 
и возможен, по его мнению, процесс самопознания и самоусовер-
шенствования человека, вступающего в жизнь. 

Итак, в прозе 1950–1960-х годов В. Астафьев формулирует, раз-
вивает и акцентирует мысль о том, насколько сильное, как правило, 
позитивное влияние старшее, сохранившее нравственные традиции 
поколение оказывает на духовно-нравственное становление входя-
щих в жизнь юных сибиряков. 

Впервые детально эту идею прозаик утверждает с помощью об-
раза Ильки Верстакова, повествуя о сложных перипетиях его жизни. 
На протяжении 1950–1960-х годов писатель создает образы целого 
ряда юных героев, которых жизнь подвергает самым тяжелым ис-
пытаниям в виде непростого нравственного выбора и мук совести, 
каждый раз предоставляя им возможность самостоятельного реше-
ния. Но параллельно и одновременно с этим В. Астафьев подчерки-
вает доминирующую роль тех, кто оказался рядом — персонажей, 
несущих в себе жизненный опыт и нравственные традиции пред-
шествующих поколений, возлагая на них главную ответственность 
за складывающийся облик молодых героев. 



Глава 5
ОБРАЗ СИБИРИ В ПРОЗЕ В. АСТАФЬЕВА  

19501960Х ГОДОВ

Вряд ли стоит доказывать, что в актуализации образа Сибири, 
характера сибиряка важную роль в творчестве В. Астафьева сыграли 
события его биографии и литературной жизни. С 1945 года до конца 
1970-х годов писатель живет на Урале и в Вологде, лишь эпизоди-
чески, наездами бывая в Сибири, которая все более романтизиру-
ется и поэтизируется в его восприятии. Литературное окружение 
начинающего писателя косвенно и прямо влияло на выбор «пред-
мета» его творчества. Писатель уже в 1990-е годы вспоминал о роли 
в этом процессе Б. Н. Назаровского, долго жившего и работавше-
го редактором областной газеты в Омске, благословившего в свое 
время на писательскую стезю С. Залыгина, а затем и В. Астафьева: 
«Он первый мне сказал, прочитав мои “уральские” рассказы и, есте-
ственно, роман, чтоб я не насиловал свой дар, не приспосабливал 
его к “неродной стороне”, пел бы свою родимую Сибирь и сибиря-
ков» [Т. 1, с. 40]. 

К теме Сибири подталкивали В. Астафьева не только проис-
хождение писателя и его старшие наставники. Сибирь, ее люди 
оказались в центре общественного сознания послевоенных деся-
тилетий. Вероятно, поэтому Сибирь, ее метагеографический образ, 
включающий образы великих сибирских рек и строек, необозримые 
«дали» Зауралья, Забайкалья, оказывается в основе композиции 
поэмы А. Твардовского «За далью даль». Характерно, что ни повли-
явший на военную прозу В. Астафьева В. Некрасов, ни авторитет-
ный для начинающего литератора А. Твардовский биографически 
с Сибирью связаны не были. В советской культуре 1940–1960-х 
годов кинематограф играл роль явно не меньшую, чем литература. 



Образ Сибири в прозе В. Астафьева 1950–1960-х годов   133

В фильмах «Сказание о земле Сибирской», «Иван Бровкин на це-
лине», «Карьера Димы Горина», «Живет такой парень», «Началь-
ник Чукотки», «У озера», «Тени исчезают в полдень», «Вечный 
зов», «Дерсу Узала» и ряде других тема Сибири оказывается одной 
из главных, а образы сибирских просторов и их обитателей отража-
ли интерес к ним и авторов фильмов, и зрителей. Тема Сибири ока-
залась актуальной и в журналистике этого и более поздних пери-
одов благодаря развернувшимся на ее пространствах грандиозным 
стройкам. 

Отмеченное ранее позволяет утверждать, что переименова-
ние первого астафьевского рассказа имеет и «внешние» (усиление 
общественного внимания к Сибири) и «внутренние» (светлая па-
мять о малой родине писателя) биографические истоки. Склонный 
к самоотверженности и суровый сибиряк, не избегающий мирной 
и фронтовой «работы», деревенский родом, изображенный со зна-
чительной долей психологизма и лиризма, восходящего к приемам 
русского песенного фольклора. Все эти выразительные маркеры 
приобретут с течением времени и эволюцией персонажной сферы 
свойство доминант в изображении главного героя. От уроженца 
Алтая Моти Савинцева в первом рассказе В. Астафьев приходит 
к целому сибирскому (по месту формирования) полку в последнем 
незавершенном романе. Повторим в продолжение темы перво-
го рассказа В. Астафьева и его окончательного варианта: «“Сиби-
ряк” — лишь скромное начало сибирского вектора характерологии 
В. Астафьева»1. 

Характерно, что и этот мотив имеет у В. Астафьева строго 
биографические истоки. В автобиографии В. Астафьев, начи-
ная повествование о военном периоде своей жизни со станции 
Базаиха, пишет о добровольном уходе в армию, о службе в 21-м 
стрелковом полку, располагавшемся «под Бердском», в другой во-
инской части, размещенной «в военном городке Новосибирска. 
Весной 1943 года вместе со всем полком был отправлен на фронт 

1 Гончаров П. П. Гончаров П. А. «Царь-рыба» В. П. Астафьева: образ 
Сибири как основа внутренней структуры: учеб. пособие. Мичу-
ринск: МГПИ, 2012. С. 9. 



134 Глава 5

и угодил в гаубичную 92-ю бригаду, переброшенную с Дальнего 
Востока, в которой и воевал до сентября 1944 года, выбыв из нее 
по тяжелому ранению»1. 

Предельно актуальным видится и иное наблюдение, связанное 
с самой институализацией понятия «сибирский характер». По мне-
нию соавторов монографии о сибирском характере, «определение 
“сибирский” содержит региональную, субэтническую номинацию, 
которая является частью понятия “национальный характер”». Эти 
же филологи пишут и об имеющем место в реальности и в литера-
турных произведениях о Сибири «сибирском “изводе” общерус-
ского типа»2. Это требует и нашего определения. Под «сибирским 
характером» мы имеем в виду сформировавшуюся и весьма устой-
чивую регионально-этническую разновидность русского характера, 
инвариант характера национального. 

В обращенной в Красноярское книжное издательство заяв-
ке на издание книги повестей В. Астафьев следующим образом 
определяет объединяющие свойства героев повестей «Перевал», 
«Последний поклон», «Кража», «Пастух и пастушка»: «<…>  они 
как бы вытекают одна из другой, продолжают друг друга во време-
ни и сюжетном развитии, а герои повестей от детских лет проходят 
до годов военных, то есть их рост, возмужание свершаются от пове-
сти к повести, и хотя они, герои эти, разны по именам и по харак-
терам, объединяет их неистребимая любовь к родной земле, к лю-
дям, научившим слышать и видеть все вокруг и платить за любовь, 
подаренную им добрыми и суровыми сибирскими людьми, един-
ственной неразменной платой  — ответной бескорыстной любо-
вью»3. В том же документе В. П. Астафьев, пренебрегая канонами 
бюрократического слога, так формулирует собственное отношение 
к родной Сибири: «Будучи родом из Сибири, из-под Красноярска, 

1 Астафьев В. П. Расскажу о себе сам // День и ночь. 2004. № 1–2. С. 5. 
2 Шилова М. И. Сибирский характер как ценность: монография. Крас-

ноярск: КГПУ им. В. П. Астафьева, 2014. С. 93. 
3 Письма В. П. Астафьева В. И. Ермакову (1971–1979) / под ред. 

В. М. Ярошевской, сост. М. М. Ермакова. Красноярск: ООО «Изда-
тельство Поликор», 2018. С. 30. 



Образ Сибири в прозе В. Астафьева 1950–1960-х годов   135

я волею судеб вынужден был жить и живу вдали от родного края, 
однако любить его не перестаю и с годами даже еще больше тоскую 
по нему. Собственно, из этой тоски, из глубин памяти и возникло 
большинство сюжетов моих повестей и рассказов»1. 

В некотором роде сибирский вариант («извод») русского наци-
онального характера присутствует уже не только в первом рассказе, 
но и в первой повести В. Астафьева «Перевал»: Трифон Летяга, дядя 
Роман, Дерикруп, Исусик, «братаны» Гаврила и Азарий, Сковород-
ник. Не все семеро сплавщиков, встреченных Илькой Верстаковым 
на горной сибирской реке, являются «коренными» сибиряками, 
«чалдонами». Здесь собрался «разношерстный народ», связанный 
с «потревоженным гражданской войной, сдвинутым с родных мест 
разрухой и голодом населением» [T. 2, с. 54]. Эта мозаика проис-
хождения плотогонов отражает специфику миграции населения 
всей России и Сибири в ХХ столетии. Но практически все (за исклю-
чением разве что Исусика) наделяются автором тактом, смелостью, 
широтой души, состраданием к обездоленным, трудолюбием. 

Их трудолюбие и смелость заключены в риске погибнуть 
на горной реке Маре (в этом гидрониме легко увидеть реальный 
приток Енисея близ астафьевской Овсянки — Ману), в тяжелых 
условиях физического труда плотогонов. Их широта души оче-
видна в радушии, с которым они берут в попутчики мальчиш-
ку-сироту. Широта их души изображена писателем и в сцене 
«гулянки» всей бригады по случаю «получки», и встречи с «бар-
касом», и в сцене прощания с Илькой, когда они «скидываются» 
ему на «зарплату». Их такт — по видимости, вовсе не свойствен-
ный для простых «работяг»  — позволяет им включить в свою 
бригаду строптивого Ильку, не задев его сиротского самолюбия. 
Их сострадание к обездоленным, вероятно, связано и с давним 
сибирским обычаем на ночь оставлять для беглых и бродяг ря-
дом с домом хлеб и молоко. 

Своеобразным «исключением» в этом коллективном образе 
сплавщиков оказывается Исусик, поминутно вспоминающий о Боге, 
но живущий вопреки Христовым заповедям о любви к ближнему. 

1 Там же. С. 31. 



136 Глава 5

«Есть у бабушки икона, на которой изображен какой-то святой, ров-
но с этого срисован. Бледное узенькое личико, острый нос, тонень-
кие бескровные губы с горестными складками в углах рта и голу-
бенькие глазки. Только на иконе глаза большие, невинные, а у этого 
маленькие, глубоко провалившиеся и какие-то подозрительные» 
[T. 2, с. 45]. Портретное сходство со святым компрометируется 
здесь «подозрительными» глазами персонажа, а в сюжете повести 
еще и его жадностью, суевериями, трусостью. Однако присутствие 
этого персонажа в повести равно значительной роли в ее структуре 
«гулевого» отца Ильки, бранчливой мачехи и других. Он выполняет 
важную функцию контраста при изображении сибиряков симпа-
тичного для прозаика плана и типа. 

Благодаря бригаде сплавщиков Илька Верстаков возвращается 
к бабушке и дедушке, обретает веру в людей и в свои силы. Илька 
Верстаков в повести оказывается и «главным» сибиряком в повести. 
Он лишился матери, отец не может его оградить от лишений сирот-
ства. Поэтому функции «воспитателя» складывающейся личности 
подростка берут на себя внешне огрубелые сплавщики. Помощни-
ком, суровым, но щедрым помощником и им, и Ильке Верстакову 
оказывается сибирская природа: богатая ягодой тайга, полная ры-
бой река Мара. 

«Только поздней ночью затихают хлопки и всплески. И тогда 
явственно слышно, как дробно рассыпаются брызгами ключи, вы-
бегающие из скал на верхних навесах, яростно клокочет Озноби-
ха и ворчит забросанная камнями, непокорная Мара» [Т. 2, с. 85]. 
Метафорические эпитеты «яростно», «непокорная», отнесенные 
к «разнохарактерным» сибирским рекам, в равной степени могут 
быть отнесены и к Ильке, и к сплавщикам, демонстрируя свою ан-
тропоморфность и причастность к обобщенному метагеографиче-
скому образу Сибири в целом. 

Астафьевская Сибирь в этой повести — край, потревоженный 
новостройками, хотя по-прежнему малонаселенный, привычный 
для сибиряков, но экзотический для приехавшего с юга украин-
ца Дерикрупа. Неслучайно именно сплавщик Дерикруп, после об-
наружения на речном острове Ильки, именует его Робинзоном. 



Образ Сибири в прозе В. Астафьева 1950–1960-х годов   137

Многочисленные робинзонады героев В. Астафьева («Стародуб» 
«Карасиная погибель», «Царь-рыба») берут свое начало от расска-
за «Васюткино озеро» и странствий юного «робинзона»-сибиряка 
Ильки Верстакова. 

 «Все взял Илька, все предусмотрел, как человек бывалый, 
сызмальства привычный работать на покосе, ходить по ягоды 
и на рыбалку, а вот котелок забыл. Забыл и только. <…> Беда? 
Да нет, не большая, напек картошки в золе, пескарей нажарил 
на палочке и с хлебом съел. Житуха!» [T. 2, с. 25]. С почти та-
кой же изобретательностью Илька ловит рыбу для сплавщиков; 
наученный ходить по реке на лодке с шестом, спасает тонущего 
сплавщика. Илька представляет собой в «Перевале» тип юного 
сибиряка, в характере которого складываются необходимые ка-
чества: трудолюбие, неприхотливость, умение выживать в самых 
суровых условиях. В. Астафьев не обходит в повести и расхожие 
представления о Сибири как месте обитания бывших и настоящих 
«каторжников». Его отец отбыл наказание. Что касается самого 
юного героя, то его причастность к «каторжанцам» (как преступ-
ному типу) автор-рассказчик отрицает: «Остальные жительницы 
поселка тоже не любят мачеху, перемывают ей косточки, но в слу-
чае скандала всегда принимают ее сторону и во всем винят Ильку. 
Видимо, Илькина непокорность, его бунт против мачехи — вызов 
им» [T. 2, с. 15]. Илька несет в себе значительные черты автобио-
графичности. В основе повести оказался действительно имев-
ший место эпизод в жизни будущего писателя. В автобиографии 
В. Астафьев пишет о важных подробностях возвращения отца 
из мест заключения в родные края и его последствиях, отражен-
ных в повести: «В 1934 году <…> папа возвратился из заключе-
ния, начал гулять и активно свататься, в деревне Бирюсе охмурил 
он молодую, красивую деваху <…> и быстренько сотворил ей мла-
денца <…>. Хватили бед и горя, и мачеха моя, и младенец Коля, 
и я вместе с ними. В повести “Перевал” почти с точностью описа-
на первая зима, проведенная боевой семейкой в поселке Соснов-
ка, в повести переименованном в Шипичиху»1. В этом же ряду 

1 Астафьев В. П. Расскажу о себе сам // День и ночь. 2004. № 1–2. С. 5. 



138 Глава 5

находится и описание гибели матери Ильки, носящей созвучное 
с прототипом (Лидия) имя Лизаветы. 

Таким образом, Илька, благодаря такому своему «происхожде-
нию» (мальчишка родом из сибирской деревни Увалы, отправля-
ющийся со сплавщиками к «дедушке и бабушке» и одновременно 
герой во многом автобиографический, «восходящий» к автору пове-
сти, сибиряку по рождению и духу) оказывается сибиряком «дваж-
ды». В главном герое «Перевала» Ильке можно увидеть не только 
автобиографические детали, но и свойства персонажей других про-
изведений: любовь к и привязанность к дому бабушки и деда глав-
ного героя «Последнего поклона», умение ладить с дикой природой 
автора-рассказчика и Акима в «Царь-рыбе», неубиваемую волю 
к жизни «Веселого солдата», сибирские основы жизнестойкости 
Коли Рындина и Лешки Шестакова из последнего романа Астафье-
ва. Но эволюционно ближе всех к Ильке стоит Култыш из повести 
«Стародуб». Есть значительные основания предполагать, что и в ан-
тигерое «Перевала»  — в Исусике, если анализировать этот образ 
в контексте последующих произведений В. Астафьева, помимо ком-
позиционно контрастной функции образа, имеют место своеобраз-
ные подступы к обобщенному образу псевдостарообрядцев из пове-
сти «Стародуб». 

При анализе истоков «сибирского вектора» характерологии 
В. Астафьева уже ранее было отмечено, что «свое оригинальное 
продолжение он получил в повести “Стародуб”»1. Здесь будут 
уместными и замечания о том, как В. Астафьев усиливал сугубо 
сибирские детали, перерабатывая первый вариант повести. В пер-
вом варианте «кержацкая деревня Вырубы» располагается «по 
реке Зырянихе» [T. 13, с. 344]. И хотя в Сибири есть места с таким 
названием, тем не менее это название у жившего в ту пору на Урале 
писателя, вероятно, косвенно ассоциировалось с этнонимом зыря-
не, с обитателями Урала. В трансформированном варианте пове-
сти гидроним Зыряниха превращается в иное  — Онья. На карте 

1 Гончаров П. П. Гончаров П. А. «Царь-рыба» В. П. Астафьева: образ 
Сибири как основа внутренней структуры: учеб. пособие. Мичу-
ринск: МГПИ, 2012. С. 9. 



Образ Сибири в прозе В. Астафьева 1950–1960-х годов   139

Сибири имеет место река Верхнее Онье, протекающая через Ви-
тимское плоскогорье, расположенное в Забайкалье. Знал ли о нем 
писатель — вопрос во многом риторический. Но ясным оказыва-
ется отказ писателя от явных ассоциаций с Уралом, его стремление 
перенести действие повести на восток, по одному из основных век-
торов бегства «от мира» старообрядцев. Это не мешает писателю, 
однако, ассоциировать Вырубы с «верховскими жителями» — так 
в Енисейской Сибири именуют жителей гористого юга Краснояр-
ского края.

Изменения в последнем варианте «Стародуба» коснулись 
и имен персонажей. В первом варианте антигерой, принадлежащий 
к общине старообрядцев, носит имя Никон. Это, видимо, не вполне 
согласовывалось в сознании писателя с тем фактом, что патриарх 
Никон в истории православия является одним из яростных гони-
телей старообрядцев. Поэтому персонаж получает более уместное 
в контексте повести имя Амос («нагруженный», «несущий ношу», 
один из двенадцати библейских «малых пророков»). «Нагружен-
ность» этого антигероя идеей варварского, потребительского от-
ношения к природе в повести вполне очевидна. В первоначальном 
варианте повести упоминается жена Фаефана и мать Никона  — 
«лютая староверка». В окончательном варианте кержацкая устав-
щица Мокрида — оказывается обобщенным образом хитрости, ли-
цемерия и бесчеловечности, композиционным антиподом Фаефана 
и Клавдии. Вероятно, этот персонаж отражал характерное для ми-
ровосприятия В. Астафьева конца 1950-х годов недоверие не толь-
ко к религиозному ханжеству, но и к раскольничьему сектантству, 
столь характерному для Севера, Урала и Сибири. 

 Наиболее ярким отражением сибирского вектора в создании 
образа Сибири в повести «Стародуб» оказываются Фаефан и «пар-
ные» персонажи, составляющие своеобразную «бинарную оппози-
цию» в структуре повести: приемный и родной сыновья Фаефана 
— Култыш и Амос. Фаефан — одинокий охотник, знающий, любя-
щий и понимающий тайгу. В его судьбе живы отголоски представле-
ний о Сибири как месте обитания каторжников. Но в истории и ха-
рактере своего «каторжанца» писатель подчеркивает безусловно 



140 Глава 5

симпатичные черты и свойства: Фаефан попадает на каторгу за убий-
ство жестокого «унтера», издевавшегося над молодым солдатом. 
«Фаефан на глазах у всей роты всадил унтер-офицеру штык по самое 
дуло винтовки» [T. 2, с. 117]. Фаефан «ни старой, ни новой веры» 
не принимал [T. 2, с. 117]. В этом замечании писателя очевидно яв-
ное отсутствие симпатий к старообрядчеству, которое с течением 
времени в «Царь-рыбе», а затем в романе «Прокляты и убиты» будет 
преодолено. Более того, в автобиографии писатель будет подчерки-
вать свою родовую причастность к «старой вере» «По деревенскому 
преданию, мой прадед Яков Максимович Астафьев (Мазов) пришел 
в Сибирь из Каргопольского уезда Архангельской губернии со сле-
пою бабушкой как поводырь. Происходил он из старообрядческой 
семьи»1. 

Акцентирование жестокости вырубовских старообрядцев, 
готовых якобы и на человеческие жертвоприношения, восходит 
в творчестве писателя хронологически ко времени хрущевской 
идеологической и административной кампании по борьбе с рели-
гией и церковью2. Обусловленные временем и общественной конъ-
юнктурой «отклики» на разного рода политические «кампании» 
и до, и после «Стародуба» имели место в прозе писателя: «сентябрь-
ский пленум ЦК» в романе «Тают снега», проклятия в адрес фрон-
товых политруков и комиссаров вслед за аналогичным дискурсом 
средств массовой информации и общественного мнения 1990-х го-
дов в романе «Прокляты и убиты». 

Но, несмотря на свое неприятие любой веры, именно Фаефан 
оказывается единственным человеком, который дважды спасает 

1 Астафьев В. П. Расскажу о себе сам // День и ночь. 2004. № 1–2. С. 2. 
2 См. подробнее об этом: Федотов А. А. Гонения на церковь в СССР в 

1958–1964 гг.: роль в них государства и общества // Русская право-
славная церковь в 1943–2000 гг.: внутрицерковная жизнь, взаимо-
отношения с государством и обществом (по материалам Централь-
ной России) / науч. ред. д. и. н. Н. Р. Коровин. Иваново: Ивановский 
гос. ун-т, 2005. 136 с. [Электронный ресурс]. URL: https://azbyka.
ru/otechnik/Istorĳa_Tserkvi/russkaja-pravoslavnaja-tserkov-v-1943-
2000-gg-vnutritserkovnaja-zhizn-vzaimootnoshenĳa-s-gosudarstvom-
i-obshestvom/2 (дата обращения 02.09.2023).



Образ Сибири в прозе В. Астафьева 1950–1960-х годов   141

от смерти Култыша. По мысли писателя, «таежный закон», в соот-
ветствии с которым дорога жизнь каждой живой «твари», при его 
распространении на сообщество людей и оказывается началом спра-
ведливого и человеколюбивого жизнеустройства. Фаефан учит Кул-
тыша этому таежному закону, видя в нем, а не в родном сыне Амосе, 
своего преемника. 

Вместе с тем, отрицая свою общность с псевдостарообрядцами, 
Фаефан помнит и учит Култыша сохранять память о первопоселен-
цах Сибири, об их связи с Россией. «— Стародуб!  — непривычно 
мягко произнес Фаефан и рассказал приемышу о том, как в дав ние-
давние годы появились в этих краях суровые, ни перед чем не гну-
щиеся, стойкие люди. Они пришли оттуда, где росли дубы, где росли 
яблони, груши, вишни <…> Они всему дали свои названия, и самый 
целебный и красивый цветок назвали в честь любимого дерева — 
дуба <…> Так цветок этот, желтый и духмяный, сделался неумира-
ющей памятью о родном, навсегда потерянном крае» [T. 2, с. 120]. 
Стародуб в повести Астафьева выполняет несколько функций, род-
ственных символу. Это символ тайги-кормилицы, символ любви 
Култыша к Клавдии, символ святости «Тита безродного» (так име-
нует Култыша мать Мокрида), но благодаря истории, рассказанной 
Фаефаном, образ стародуба приобретает черты образа, символизи-
рующего Сибирь и ее связь с исторической Россией. Символика — 
неотъемлемая часть поэтики зрелого Астафьева. Но успешные под-
ступы к ней намечены в его прозе 1950–1960-х годов, в частности, 
в повести «Стародуб». 

Возвращаясь к вопросу о складывающейся сибирской харак-
терологии В. Астафьева, заметим, что «суровые, ни перед чем 
не гнущиеся, стойкие люди»  — это не только первопоселенцы 
Сибири, но не в меньшей мере охотник Фаефан и его «приемыш» 
Култыш. Сибирская тайга для них не просто дикий непроходи-
мый лес, а «великая сотворительница тайга», наделенная едва 
ли не божественной силой. Но, после предательства и смерти Амо-
са, Култыш убежден, что «таежный закон существует не для всех 
<…> Да и нет, видно, на свете таких законов, которые оградили 
бы человека от бед и напастей» [Т. 2, с. 177]. Фаефан и Култыш 



142 Глава 5

родственны, предшествуют Акиму и автобиографическому персо-
нажу «Царь-рыбы», другим симпатичным зрелому В. Астафьеву 
героям-сибирякам. 

Но «Стародуб» в целом и в деталях создает образ «страшно-
го человека», полного корысти, с его браконьерским отношением 
к людям, к тайге, к природе в целом. «Нагруженность» образа Амо-
са этими качествами важна для композиции и концепции повести. 
Его присутствие в мире лицемерно-ханжеских, жестоких Вырубов 
даже более закономерно и органично, чем обитание в нем Фаефа-
на Кондратьевича и Култыша. Эта тема будет развита и в зрелом 
творчестве писателя: «темный» и корыстный персонаж «Пастуха 
и пастушки» старшина Мохнаков в изображении В. Астафьева яв-
ляется тоже порождением «сибирской тайги». Корыстолюбие, пре-
зрение к законам тайги, заветам отца и христианским заповедям 
руководят поступками Амоса. Но эти же свойства Амоса становят-
ся и причиной его гибели в тайге. Култыш боготворит «таежный 
закон», но и он умирает одиноко в тайге. Култыш и Амос представ-
ляют собой два созвучных, но по-разному оцениваемых писателем 
типов сибиряка. От того, кто из них и что возобладает в полной 
противоречий таежной жизни, по мысли писателя, и зависит судь-
ба Сибири. 

Помимо полного разного рода символики цветка стародуба, по-
весть содержит еще несколько образов, развитие, переосмысление, 
трансформация которых приведет зрелое творчество писателя к от-
крытиям в области поэтики: тайга, «корова»-маралуха, речка Сере-
брянка. Тайга в «Стародубе» не только «великая сотворительница», 
когда-то добрая, когда-то равнодушная, когда-то воздающая за гре-
хи человеческие. В ней, по мысли Астафьева, заключена сущность, 
равная человеческой. Разгневанный ложными обвинениями в убий-
стве брата, Култыш в рамках своего понимания и речевого образа 
так объясняет единую сущность человека и природы: «— Чего у меня 
в горсти? Чего? — настойчиво совал он руку мужикам, и они пяти-
лись от него, будто держал он в руке порох, который уже вспыхнул 
и вот-вот рвануть должен. — Что, я вас спрашиваю? — не унимался 
Култыш и, заикаясь, как в детстве, сам себе ответил: — З-земля! А вы 



Образ Сибири в прозе В. Астафьева 1950–1960-х годов   143

откуда взялись? Из земли! А тайга откуда взялась? Из з-земли! Так 
почему же татями живете на ней и боитесь ее, как мирового судьи?» 
[Т. 2, с. 178]. Интересно, что в первом варианте повести в этом же 
эпизоде тайга именуется «родительницей», «матушкой», «корми-
лицей» [Т. 13, с. 406]. Вероятно, в окончательном варианте эти ме-
тафорические эпитеты подверглись аннигиляции, дабы убрать из-
лишние пафос и дидактичность обращения Култыша к вырубчанам. 
Интересно, что эти изменения были произведены одновременно 
с сокращением всего «современного» плана повести, все ее действие 
оказалось связанным с прошлым. 

 В относящейся к 1970-м годам «Царь-рыбе» (глава-рассказ 
«Капля») занемогшему брату автобиографического героя тайга 
видится в родственном, но несколько ином качестве, демонстриру-
ющем суровую сдержанность и самоиронию персонажа-сибиряка: 
«Тайга-мама заманила, титьку дала — малец и дорвался, сам себе 
язык откусил» [Т. 6, с. 53]. Тайга-«сотворительница», «родитель-
ница», «матушка», «кормилица» трансформируется в прозе Аста-
фьева в лаконичный образ «тайги-мамы». Начало этой эволюции 
положено «Стародубом», в первом варианте которого образ тайги 
прописан с торжественным пафосом и открытой назидательно-
стью. В связи с эти становится объяснимым посвящение послед-
него варианта Л. Леонову: образ тайги оказывается здесь по функ-
ции и смысловому наполнению близким к символическому образу 
«русского леса». 

Мифологически и метафорически сформулированная Култы-
шом единая сущность человека и сибирской природы, тайги нашла 
в «Стародубе» и иное выражение. И речка Серебрянка, и корова-ма-
ралуха в представлении поправшего таежный закон Амоса видятся 
ему мифологическими существами, отмщающими браконьеру за со-
вершенное надругательство: «Подлая штука, этакая речка — лесная 
колдунья. Бежит себе по тайге, заманивает, а потом раз — и нету!»; 
«— Завела! Завела-а-а! Оборотень — не корова!» [Т. 2, с. 166]. Исто-
ки мифологического образа Енисея, кормильца и погубителя, ам-
бивалентных образов «царь-рыбы», шаманки, едва не погубив-
ших сибирских искателей «фарта», находятся, конечно, в русской 



144 Глава 5

мифологии, в фольклоре, но обнаруживают себя в «Стародубе», 
в деталях складывающегося уже в этой повести образа Сибири. 

События «Звездопада» происходят далеко от Сибири, 
но они изображаются через восприятие героя-сибиряка. Автобио-
графичность событийной и персонажной сфер «Звездопада» нашла 
свое отражение в астафьевской автобиографии: «Папа мой был тем-
пераментом награжден от отца своего и быстренько изладил маме 
двух девочек, но те не выдержали бурной жизни в мазовском доме 
и умерли маленькими <…>. Однако я всю жизнь ощущал и ощущаю 
тоску по сестре и на всех женщин, которых любил и люблю, смотрю 
глазами брата. И они каким-то образом всегда это чувствовали, ста-
рались заменить мне сестер, и, видимо, не напрасно первой любо-
вью наградил меня Господь к сестре милосердия»1. 

События госпитальных отношений «сестры милосердия» 
и Мишки Ерофеева составляют основу фабулы «Звездопада». Ин-
тересно, что Краснодар, его погода, климат, люди изображаются 
в этой повести в параллель с Красноярском, в сравнении с ним, с Си-
бирью. Афоня Антипин, алтаец с «поврежденным позвоночником», 
недоумевает: «— И что за сторона такая? Мокрень и мокрень! <…> 
Текот и текот! <…>. Вот бы меня домой — у нас уж мороз так мороз, 
жара так жара. И люди не подвидные, хоть в грубости, хоть в ласке 
нарастопашку» [Т. 2, с. 189]. Сибирь, ее природа, климат, характе-
ры людей, косвенно (через противопоставление, через изображение 
«от противного») и прямо (в характерах сдержанно-сурового Анти-
пина, застенчивого Ерофеева) заявляет о себе в «Звездопаде». 

В сцене знакомства главных героев сибирское происхождение 
пока еще безымянного персонажа акцентируется: «— Вы откуда? — 
наклонилась она ко мне. — Сибиряк я, красноярец. — А я здешняя, 
краснодарская. Видите, как совпало: Краснодар  — Красноярск.  — 
Ага, совпало, тряхнул я головой и задал самый “смелый” вопрос: — 
Как вас зовут? — Лида. А вас? Я назвался» [Т. 2, с. 187]. 

Сибирское происхождение «ранбольного» важнее для героя-
повествователя, чем даже его имя  — оно в повести будет «назва-
но» далеко не сразу. Сибирь, ее реалии присутствуют в деталях 

1 Астафьев В. П. Расскажу о себе сам // День и ночь. 2004. № 1–2. С. 3. 



Образ Сибири в прозе В. Астафьева 1950–1960-х годов   145

восприятия главным героем окружающего мира. Сибиряка возму-
щает не только зимняя «мокрень» Кубани, ему не по душе и «три 
дощечки от тарных ящиков», которыми мать Лиды пытается зато-
пить печку: «Сюда бы охапку наших сибирских швырковых дров» 
[Т. 2, с. 229]. 

Сибирская идентичность главного героя подтверждается 
и через косвенные приметы: через упоминание «детдомовского» про-
шлого Мишки, через ссылки на его сиротство, поскольку эти детали 
восходят к биографии автора, сироты и сибиряка по происхождению. 

Имя Лида тоже восходит к сибирским реалиям биографии пи-
сателя. В автобиографии В. Астафьева это имя упоминается в связи 
с намерением деда Павла женить своего «старшего сына на Лидии 
Ильиничне Потылицыной»1. Имя Лидии и созвучные с этим име-
нем другие имена (Лизавета, Люся, Эля, Людочка и т. п.) станут за-
тем в прозе Астафьева именами ряда симпатичных прозаику геро-
инь. Практически все имена симпатичных писателю героинь «<…> 
сохраняют близкий к Лидии звуковой состав, а звук л, чаще в его 
мягком варианте, присутствует практически во всех именах симпа-
тичных автору женских персонажей»2. 

Суровость, несгибаемость, стойкость и сдержанность главного 
героя, ассоциирующиеся у прозаика с первопоселенцами Сибири, 
мужество, акцентированное писателем в характере героя «Граждан-
ского человека», получили свое развитие в фигуре главного персо-
нажа «Звездопада». Он спасает Лиду во время паники в госпитале, 
жертвует первой юношеской любовью ради долга перед страной 
и народом, он сдержан в проявлении чувств к Лиде, он суров по от-
ношению к самому себе, он мужественно предпочитает казарму не-
уютной «пересылки» госпитальной палате. 

1 Астафьев В. П. Расскажу о себе сам // День и ночь. 2004. № 1–2. С. 3. 
2 Гончаров П. А Гончаров П. П. “Хорошая девочка Лида”: о некоторых 

особенностях антропонимикона В. Астафьева // Сб. трудов II Меж-
дунар. заочной научно-практической конф. «Научный форум: Фило-
логия, искусствоведение и культурология». М., 2016. №2 (2). С. 26. 
[Электронный ресурс]. URL: www.nauchforum.ru›files/2016_12_15_
fil/2(2).pdf (Дата обращения 12.05.2023).



146 Глава 5

Вместе с тем образ Мишки Ерофеева В. Астафьев противо-
поставляет расхожим представлениям о Сибири как диком крае. 
Мишка сам о себе заявляет, что знает «наговоры», «приворотные 
средства» и вообще является «таежным человеком» [T. 2, с. 226]. 
Но следующий за этими «признаниями» эпизод является шутливым 
пародированием привычных представлений о сибиряке:

«— И до чего же ты сердитый, Мишка-Михей!
— У нас вся родова такая. Медвежатники мы. 
— Какие медвежатники? Медведей ловили что ли?
— Ага. За лапу. Дед мой запросто с ними управлялся, придет 

в лес, вынет медведя за лапу из берлоги и говорит: “А ну, пойдем, 
миленький! Пойдем в полицию!” И медведь орет, как пьяный му-
жик, но следует» [T. 2, с. 227]. 

В параллель этому пародийному признанию В. Астафьев упоми-
нает о начитанности и эрудированности главного героя, о знаком-
стве с «Хаосом» Ширванзаде, о знании им лермонтовских и иных 
стихов, романсов, об умении рассказывать и «придумывать» сказ-
ки, «истории», о пристрастии к пению, к чтению. Мишка Ерофеев, 
безусловно, «сибиряк», но сибиряк, впитавший в себя значимые 
для русского человека культурные ценности. Детдомовское при-
общение к книге, одобренное и поддержанное игарским учителем 
и поэтом Игнатием Рождественским, во многом реализовалось в де-
талях образа главного героя «Звездопада». Здесь необходимо заме-
тить, что «Звездопад» был написан и опубликован В. Астафьевым 
в период его учебы на Высших литературных курсах. Время, детали, 
результаты активного приобщения писателя к мировой литерату-
ре и культуре явно отразились и в существенных элементах образа 
Мишки Ерофеева. 

В «Краже» даже не приходится искать «следы» и «приметы» 
сибирской идентичности главного героя. В Толе Мазове живы мно-
гие детали биографии самого Виктора Астафьева и его многочис-
ленного рода. Мазов — «прозвание», прозвище одного из прадедов 
писателя. В цитируемой здесь автобиографии писатель напишет 
о себе, что некоторое время «поносил в детстве прозвище Витька 



Образ Сибири в прозе В. Астафьева 1950–1960-х годов   147

Мазовский»1. Именно поэтому, а также по ряду центральных эпи-
зодов его «истории» (время действия «год одна тысяча тридцать де-
вятый», время пребывания будущего писателя в игарском детдоме, 
названо на первой странице произведения), главный герой повести 
«Кража» воспринимается в качестве автобиографического пер-
сонажа. Енисей в повести не упомянут (есть «река» и «протока»), 
но в Краесветске без труда прочитывается заполярная Игарка. Дру-
гие пейзажные и топонимические приметы («лесотундра», «дерево-
обделочный комбинат», «новый город», «магистраль», «Плахино» 
и т. п.) оказываются составными метагеографического образа Си-
бири, Севера. 

Раскулаченные родственники главного героя Толи Мазова, его 
спасающий «кавказец Ибрагим», эвенки, ссыльный заведующий 
детским домом Репнин, не названные своим именем заключенные, 
суеверно исправляющие «до свидания» детдомовцев на «прощай», 
многочисленные сироты оказываются выразительными элемента-
ми обобщенного образа «забедовавшего» народа России и Сибири 
как ее части. Этот обобщенный образ в повести оказывается пре-
дельно противоречивым, что в свою очередь является отражением 
противоречивости эпохи тридцатых годов, эпохи одновременного 
разрушения и созидания. Складывающаяся натура сибиряка вме-
щает в себя и приметы насилия против человека, и размышления 
о его прозаическом и высоком предназначении: «Он сделал непро-
стое открытие, что всяк человек на своем месте выполняет работу 
и оттого получается хлеб, соль, мясо, рубахи, ботинки, штаны, кеп-
ки, пальто, и даже тетрадки, карандаши и учебники и даже города, 
и все в городах, и все на этом свете сделано человеческими руками, 
рожденными для работы» [Т. 2, с. 426]. 

Своеобразным символом порушенных лихолетьем традиций 
Сибири и России в целом оказывается в повести образ «рай-дерева»: 
«<…> на обмыске, впахавшемся в реку, маячил одинокий осокорь, 
без вершины. Он горел. Из пустой середины его, как из трубы, валил 
сизоватый дым и выплескивалось белым платом пугливое пламя, 
словно бы дерево просило пощадить его. Бабка Марфа дотронулась 

1 Астафьев В. П. Расскажу о себе сам // День и ночь. 2004. № 1–2. С. 2. 



148 Глава 5

до корявой, заскобенелой коры.  — Не молонья, люди подожгли. 
<…> Ночевали они под осокорем. К утру разлив достиг обмыска. 
<…> Рай-дерево стояло уже в воде, но все еще густо дымило. Сердце 
его еще не истлело» [Т. 2, с. 324]. Человек как источник затопив-
шего землю зла. Образ из мира природы, символизирующий ее 
силу и уязвимость под натиском человека. Устойчивость человека, 
его нравственных традиций под натиском зла. Этот образ является 
родственным по происхождению и функции («древо жизни») «кор-
милице»-тайге из «Стародуба», он будет развит, дополнен смыс-
ловыми оттенками в образах спасающей и отмщающей природы 
в «Царь-рыбе», в рассказах «Жизнь прожить», «Светопреставле-
ние» и «Пролетный гусь». 

Интересно, что автобиографическую основу В. Астафьев под-
черкивает прежде всего не в «Краже», а в «Последнем поклоне»: «В 
1935 году нас унесло в Заполярье, на большие заработки. Что из это-
го получилось, можно узнать из повести “Последний поклон”» 1. 
Сибиряк и сибирская природа, сибирский распорядок бытия, сибир-
ская крестьянская семья, составляющие во многом образ Сибири, 
стали предметом внимания тех глав «Последнего поклона», кото-
рые увидели свет в конце 1950-х — в 1960-е годы: «Зорькина песня» 
(1960), «Гуси в полынье» (1961), «Далекая и близкая сказка» (1963) 
и других. 

Если конкретизировать тематику этих запевных глав-рас-
сказов «Последнего поклона», представляющего собой повесть 
о становлении сибиряка, о детстве и юных годах персонажа, на-
званного Витькой Потылицыным (девичья фамилия матери писа-
теля), то это тематика начала. С чего начинается любовь к родной 
стороне, к родине. Как начинается сибирское деревенское утро. 
Как рождается любовь к лесу, тайге и к «братьям нашим меньшим». 
С чего начинается раскаянье и любовь к человеку. Все эти и дру-
гие вопросы находят оригинальные ответы в главах-рассказах. Все 
они сопряжены с оптимизмом и «молодым задором» писателя, 
решившего любовно и достоверно «рассказывать о своих земля-
ках, в первую голову о своих односельчанах, о бабушке и дедушке 

1 Астафьев В. П. Расскажу о себе сам // День и ночь. 2004. № 1–2. С. 5. 



Образ Сибири в прозе В. Астафьева 1950–1960-х годов   149

и прочей родне, стараясь не особо-то унижать и не до небес возвы-
шать их словом» [Т. 5, с. 379]. Характерная деталь: повесть рож-
далась и как полемический отклик на восприятие Сибири в каче-
стве края «бородатых мужиков, обутых в чуни, в звериные шкуры, 
в медвежьи шубы, жрущих сырое мясо и живую рыбу» [Т. 5, с. 378]. 
Сибирь как страна со сложившимися традициями крестьянской 
жизни, труда, народной поэзии, а не как «дикий край», осваивае-
мый «молодыми строителями» и «новопоселенцами», становится 
главным объектом изображения в начальных главах «Последнего 
поклона». 

Название главы-рассказа «Последний поклон» (1967), давшей 
название всей автобиографической повести, приобретает в струк-
туре произведения свойства своеобразного рефрена — это не толь-
ко не отданный вовремя буквальный «последний поклон» бабуш-
ке Катерине Петровне, но прощальный поклон Сибири, Енисею, 
деревне, роду, традициям, поэзии, верованиям сибиряков. Ключе-
вое значение прощания, заключенного в названии и содержании 
книги, подтверждается временем выхода его глав, захватывающих 
многие годы продуктивной работы писателя в русской литературе: 
1960–1992-й. Тональность глав книги, однако, меняется от свет-
лой до противоположной. Первые главы «Последнего поклона» 
окрашены светлой грустью. Наиболее ярко это отражено в назва-
нии рассказа «Зорькина песня», мелодия которого «и по сей день 
неумолчно звучит» [Т. 4, с. 25]. Некоторые главы «Последнего 
поклона», и особенно начальные его рассказы, тематически, об-
разно, композиционно связаны с другими повестями В. Астафье-
ва 1950–1960-х годов. «Гуси в полынье» продолжают и развивают 
тему отношений сибиряка с «братьями нашими меньшими», тему, 
начатую «Стародубом». «Зорькина песня», «Конь с розовой гри-
вой» во многом созвучны «утренним» открытиям героя «Перева-
ла», его воспоминаниям о жизни в доме дедушки и бабушки в де-
ревне Увалы. 

«Гуси в полынье» нацелены на осмысление темы, ставшей 
для советских традиционалистов одной из центральных. Это да-
леко от случайности. Писатели-деревенщики, как правило, своим 



150 Глава 5

происхождением и мировосприятием связаны с деревней, крестьян-
ством. Знание природы, земли, уважение к ним и их законам орга-
нично для авторов и героев «деревенской прозы». «Однажды после 
ледостава облетела село весть, будто <…> в полынье плавают гуси 
и не улетают. Гуси крупные, людей не боятся, должно быть, домаш-
ние» [Т. 4, с. 32]. Вопреки расхожим представлениям о сибиряках 
как любителях «сырого мяса», юных «чалдонов», которые, рискуя 
собственными жизнями, участвовали в «гусином спасенье», так на-
путствует их «организатор»: «— Не забудьте покорми-ыть! — кри-
чал вслед нам Мишка. — Да и в тепло их, в тепло, намерзлись, шипу-
ны полоротые» [Т. 4, с. 36]. Открытая «Стародубом» и «Последним 
поклоном» тема отношений человека и природы вскоре станет од-
ной из центральных в «Царь-рыбе», в ряде рассказов и «затесей» 
В. Астафьева. 

Главы «Последнего поклона», написанные позднее, завершаю-
щие главы-рассказы повести сопряжены с мотивами распада, уга-
сания, смерти. Это реализовалось и в названиях глав: «Бурундук 
на кресте», «Без приюта», «Забубенная головушка», «Вечерние раз-
думья», «Кончина». 

Ряд глав «Последнего поклона» начинал новую и продуктив-
ную для В. Астафьева, для всей деревенской прозы 1950–1960-х 
годов тенденцию: поэтизацию деревенского уклада Сибири. Ви-
димо, поэтому элементы структуры складывающегося образа Си-
бири в начальных главах «Последнего поклона» связаны с поэ-
тикой народной сказки и легенды. Сказочное, не названное еще 
каким-либо именем «село». Рядом со сказочными элементами 
стоят элементы мистической баллады, подразумевающей явную 
таинственность места действия: «задворки», «караулка», «манга-
зина». Необычный внешне («у него были очки») и по происхожде-
нию («поляк») персонаж и сказочные обороты речи, повествую-
щие о нем: «Жил в караулке Вася-поляк». Сказочный оборот речи 
дополняется фольклорным же синонимическим повтором: «Жил 
Вася тихо-мирно, зла никому не причинял» [Т. 4, с. 9]. По верно-
му замечанию филолога О. А. Егоровой, «повтор является наи-
более часто встречающимся художественным средством в устном 



Образ Сибири в прозе В. Астафьева 1950–1960-х годов   151

народном творчестве. Это универсальный, самый общий прием 
повествования <…> сказок»1. 

Сказочная таинственность и необычность внешности героя 
дополняется его необычным для сибирской деревни умением  — 
играть на скрипке. «На скрипке редко, очень, правда, редко, играл 
Вася-поляк, тот загадочный, не из мира сего человек, который 
обязательно приходит в жизнь каждого парнишки, каждой дев-
чонки и остается в памяти навсегда» [Т. 4, с. 9]. Тоска о никогда 
не виданной отчизне Васи-поляка, выраженная мелодией полоне-
за Огинского, оказывается для автобиографического персонажа 
закономерным актом проявления любви к родине. Для автобио-
графического героя мотив любви к родине неразрывно соединен 
с мотивом сиротства и оттого становится еще более личным: «Если 
у человека нет матери, нет отца, но есть родина — он еще не сиро-
та <…> Все проходит: любовь, сожаление о ней, горечь утрат, даже 
боль от ран проходит, но никогда-никогда не проходит и не гаснет 
тоска по родине» [Т. 4, с. 14]. Можно предположить, что именно 
удаленность от родины детства (писатель живет в период работы 
над начальными главами повести на Урале) усиливала ностальги-
ческие настроения рассказа. 

Сибирский фольклор в «Последнем поклоне» изображается 
как часть духовности, гармонии и лада крестьянской жизни. В гла-
вах-рассказах «Бабушкин праздник», «Осенние грусти и радости» 
прозаик изображает редкие, но запоминающиеся совместные дере-
венские труды и праздненства, «гостевания», непременно сопрово-
ждаемые застольем, прибаутками-присловьями, необидными драз-
нилками, песнями. 

Витька-титька — королек,
Съел у бабушки пирог!
Бабушка ругается,
Витька отпирается! 
[Т. 4, с. 135]. 

1 Егорова О. А. Повторы как факты культуры, представляющие собой 
правило организации сказочного повествования // Актуальные про-
блемы гуманитар. и естественных наук. М.: Ин-т стратегических ис-
следований, 2017. № 4. С. 14. 



152 Глава 5

Песенные пристрастия Астафьева-прозаика, видимо, восходят 
к его собственному детству. В главе «Осенние грусти и радости» 
песне отдано особое место. «— Печали наши до гроба с нами дой-
дут, от могилы в сторону увильнут и ко другим бабам прилипнут. 
Давайте еще споем. Пущай не слышно будет, как воем, а слыш-
но, как поем» [Т. 4, с. 137]. Кроме песен звучат здесь и присловья, 
и «солоноватые частушки», и приметы. Все это, по мысли писателя, 
одухотворяет труд сибирского крестьянина, превращает в процесс, 
напоминающий искусство, даже засолку капусты. Глава-рассказ 
«Бабушкин праздник», вероятно во избежание излишней умильно-
сти, изображает размолвку дедушки и бабушки автобиографическо-
го героя накануне дня ее рождения и их последующее примирение. 
Праздничная рыбалка, ребячьи игры, взрослые застольные присло-
вья, песни с особым «каторжным» содержанием отражают сибир-
скую специфику деревни. 

Люби меня, детка, покуль я на воле,
Покуль я на воле — я твой. 
Судьба нас разлучит, я буду жить в неволе,
Тобой завладеет другой. 
[Т. 4, с. 191]. 

Гармония крестьянской жизни, изображенная в рассказе, 
не превращается в бесконечную идиллию, ибо она в прошлом, она 
противопоставлена суровой современности. «Праздник кончил-
ся. И никто еще не знал, что праздник этот во всеобщем сборе был 
последний» [Т. 4, с. 196]. Трагическое в этом и других рассказах 
«Последнего поклона» выступает и как композиционный контраст 
идиллическому, и как обратная, теневая сторона противоречивой 
действительности сибирской деревни 1930-х годов. 

Но нельзя не заметить и иное: В. Астафьев, как и другие про-
заики, в дальнейшем составившие ядро «деревенской прозы» 
(Ф. Абрамов, В. Белов, В. Шукшин, В. Распутин, С. Залыгин и др.), 
связывает любовь к родине большой с привязанностью к род-
ной деревне, родной реке, деревенскому роду, деревенскому дому, 



Образ Сибири в прозе В. Астафьева 1950–1960-х годов   153

сельскому подворью с его живностью. Эта простая и бесспорная 
мысль совсем еще недавно (в 1920–1950-е годы) могла быть «пар-
тийной критикой» увязана с «частнособственнической психологи-
ей» крестьянина. Рецидивы подобного восприятия традиционного 
деревенского уклада были характерны и для начала 1960-х годов. 
В частности, в ряде критических материалов именно эта «вина» 
объявлялась главной при оценке очерковой повести Ф. Абрамова 
«Вокруг да около»1. 

Главы «Последнего поклона» изображают радость приобще-
ния юного сибиряка к труду на крестьянском подворье, где едва 
ли не наказанием оказывается вольное или невольное отстранение 
ребенка от участия в нелегких работах. В главе-рассказе «Запах 
сена» у детей неподдельное, полное слез и рыданий «горе»: Витьку 
и Алешку взрослые не взяли в дальнюю и опасную поездку за сеном. 
Тем сильнее радость подрастающих чалдонов, когда им разрешают 
убирать привезенное старшими сено: «А мы уже на сеновале, и ба-
бушка с нами. Нам дали самую главную работу — утаптывать сено. 
Мы топтали, падали, барахтались. Мужики бросали огромные на-
вильники в темный сеновал и ровно бы ненароком заваливали нас» 
[Т. 4, с. 46–47]. В «Перевале» деревня Увалы добром вспоминает-
ся Ильке только потому, что там остались любящие его бабушка 
и дедушка. В «Стародубе» раскольничья деревня Вырубы изобра-
жаются как обиталище порока. В «Звездопаде» главный герой чуть 
ли не тяготится своим деревенским происхождением. В этом пла-
не интересен диалог матери Лиды и о возрасте Михаила Ерофеева: 
«— Хороший возраст, — повторила она. — Вам бы сейчас по клубам, 
по вечеркам, петь, танцевать…

 — У нас танцевать не умеют, у нас пляшут, — мрачно прервал 
я ее и отстранил от печки» [Т. 2, с. 229]. В начальных главах «По-
следнего поклона» родная для автобиографического героя деревня 
ассоциируется, как правило, не с «мрачными» реминисценциями, 
а только с самыми добрыми его воспоминаниями. Из русского фоль-
клора в текст повести переносятся вместе с мотивами волшебной 
сказки («Далекая и близкая сказка»), лирической песни («Зорькина 

1 Абрамов Ф. А. Вокруг да около: повести. М.: Вече, 2019. С. 236. 



154 Глава 5

песня», «Бабушкин праздник»), народной легенды («Ангел-храни-
тель», «Мальчик в белой рубахе») и один из главных принципов 
изображения мира в народной поэзии — идеализация. Рождаются 
принципы и приемы, которые в ближайшем будущем станут осно-
вой многих произведений «деревенской прозы». 

Одной из доминант стратегии повествования повестей В. Аста-
фьева рубежа 1950–1960-х годов становится автобиографичность, 
реализованная в судьбах главных героев этих произведений, в де-
талях метагеографических образов Сибири и России. В «Старо-
дубе» автобиографичность лишь частично реализуется в «месте 
действия»  — «верховья Енисея». В «Перевале» помимо места 
действия автобиографической оказывается жизненная ситуация, 
в которой оказался Илька Верстаков. В «Звездопаде» Астафьев 
акцентирует принадлежность героя к Сибири и его восходящую 
к биографии и личности писателя немалую начитанность, реаль-
ные факты своей краснодарской госпитальной эпопеи. В «Краже» 
фамилией главного героя Астафьев делает свое родовое прозви-
ще, автобиографизм «Кражи», помимо сказанного выше, свя-
зан с детдомовским прошлым будущего писателя в заполярном 
Краесветске-Игарке. В «Последнем поклоне» по сути все детали 
«истории» и «географии» героя автобиографичны, они сводят-
ся воедино: Енисей, имя и материнская фамилия главного героя 
(Витька Потылицын), имя бабушки и деда, родственников, глав-
ные и второстепенные события биографии писателя-сибиряка. 
Автобиографичность, повествование «от первого лица», от имени 
автобиографического героя-повествователя, делает «Последний 
поклон» произведением лирическим, а ретроспекция, как один 
из главных композиционных приемов повести, придает рассказам 
элегическую и ностальгическую тональность. «Последний по-
клон», как и многие другие произведения «деревенской прозы» 
1960–1980-х годов, рассказывает о деревне как о погибшей «кре-
стьянской Атлантиде», как ушедшей и уходящей «деревенской 
утопии»1. Деревня из распространенного в русской литературе 
1 Гончаров П. А. Филиппова С. В. Натурфилософская проза С. П. Залы-

гина и утопический вектор русской литературы: монография. Мичу-
ринск: МГПИ, 2008. С. 27. 



Образ Сибири в прозе В. Астафьева 1950–1960-х годов   155

«топоса», «места действия» превращается в «деревенской прозе» 
в хронотоп, обязательно заключающий в себе прошлое; настоя-
щее мыслится в нем как объект для невыгодного сопоставления. 
В «Последнем поклоне» складываются и главные темы, обра-
зы, мотивы «деревенской прозы», и ее идеология, получившая 
в конце ХХ века и в ХХI столетии названия «традиционализм», 
«неотрадиционализм»: «Художественный проект традициона-
листов направлен на восстановление <…> цельности националь-
ного самосознания, культурной памяти; его сверхзадача — акту-
ализировать генетические основы национальной культуры, <…> 
определить подлинное место крестьянской культуры в общенаци-
ональном наследии»1. 

Характерно, что традиционализм как система идей «дере-
венской прозы» пытается увязать прошлое и настоящее «нацио-
нального самосознания», актуализировать константы прошлого 
в настоящем и будущем. Астафьевская Сибирь, как уже отмечалось, 
включает в себя антропоморфную составляющую (героев и анти-
героев в том числе), мифологию и фольклор сибиряков, образы 
сибирской природы (Енисей, тайга, тундра, горы и т. п.). Заметим, 
что все эти элементы образа Сибири представлены в диахронии, 
и каждое из астафьевских произведений 1950–1960-х годов, а ино-
гда и составляющие ту или иную повесть главы-рассказы, пред-
ставляют Сибирь на разных этапах ее существования. «Перевал» 
изображает Сибирь начала 1930-х годов, «Стародуб» переносит 
действие в девятнадцатое столетие, а рассказанное Фаефаном пре-
дание и вовсе связано со временем переселения в верховья Енисея 
старообрядцев. «Сибиряк» и «Звездопад» связаны с временем Ве-
ликой Отечественной войны. «Жил на свете Толька» и «Кража» 
изображают краесветские нравы и события конца 1930-х годов. На-
чальные главы «Последнего поклона» обращены ко времени конца 
двадцатых — началу тридцатых годов, ко времени окончания суще-
ствования традиционной доколхозной сибирской деревни. 

1 Русский традиционализм: история, идеология, поэтика, литератур-
ная рефлексия: коллективная монография / отв. ред. Н. В. Ковтун. 
М.: ФЛИНТА: Наука, 2016. С. 9. 



156 Глава 5

В первом варианте «Стародуба» рамочная композиция пове-
сти позволяла соотнести прошлое и настоящее обитателей ени-
сейских верховий, но в окончательном варианте план, связанный 
с современностью, как уже отмечалось, был Астафьевым исключен 
из произведения. В первом варианте повести рассказчик обраща-
ется к «начальнику» сибирской стройки: «— Скажи ты мне, пожа-
луйста, хороший человек, <…> почему люди, строящие красивую 
жизнь, не чувствуют природу?» [Т. 13, с. 341]. В окончательном 
варианте повести нет этой реплики, как нет и героя-рассказчика, 
эту реплику произносящего. Вряд ли писатель, создавая второй 
вариант повести, разуверился в правоте этого вопроса-утвержде-
ния. Скорее наоборот, отсутствие этого вопроса-назидания делает 
мысль писателя более убедительной, поскольку она повторяет, ду-
блирует идею, заложенную в противопоставлении «закона тайги», 
воспринятого Култышом, и закона псевдокержацких Вырубов, ос-
нованных на варварском, браконьерском отношении к природе. 
Поэтому утверждение А. Н. Макарова об Астафьеве «моралисте 
и поэте человечности», оставаясь по сути верным, нуждается в уточ-
нении. Астафьев — «моралист», как правило, не резонерствующий, 
его «мораль» часто сокрыта в соотнесении времен, в сопоставлении 
эпох, а эту «операцию» он оставляет не себе, не «второму рассказ-
чику», но читателю. В какую сторону изменяется Сибирь, Сибирь 
в диахронии, оказывается проблемой, предметом изображения аста-
фьевских произведений не только в 1950–1960-е годы, но и в «зре-
лые» 1970-е годы. В «Царь-рыбе» автобиографический герой рас-
сказчик в финале повествования констатирует то, что во многом 
было очевидно Астафьеву еще ранее: «Переменилась моя родная 
Сибирь» [Т. 6, с. 425–426]. Однако эти перемены не суть следствия 
сугубо позитивного шествия цивилизации, прогресса. 

Чтобы подчеркнуть противоречивость перемен, происшед-
ших в Сибири, их неоднозначность, Астафьев предваряет эту сен-
тенцию в тексте «Царь-рыбы» эпизодом зловеще-символическим. 
В то время как большая часть пассажиров улетающего из Краснояр-
ска самолета прильнула «к окошкам, не отрываясь смотрели на от-
даляющуюся гидростанцию» и «любовались творением своих рук», 



Образ Сибири в прозе В. Астафьева 1950–1960-х годов   157

автобиографическому герою-рассказчику видится нечто иное близ 
гидростанции и «речки Бирюсы»: «Есть на Бирюсе одна скала осо-
бенная. Верстах в десяти от устья Бирюсы, наподобие полураскры-
той книги, тронутой ржавчиной и тлением времени, грузно стоит 
она в воде. На одной стороне скалы, на той, что страницей откры-
та в глубь материка, древним ли художником, силами ль природы 
вырисовано лицо человека  — носатое, двуглазое, со сжатым кри-
вым ртом: когда проходишь близко, оно плаксиво, а как отдалишь-
ся — ухмыляется, подмигивает, живем, дескать, творим, ребята!..» 
[Т. 6, с. 425-426]. Перемены в родной писателю Сибири со времени 
ее заселения, упоминаемого в «Стародубе», до времени действия 
«Царь-рыбы» не представляются писателю однозначно радужны-
ми, как и изображение на «особенной» бирюсинской скале. 

Итак,  повествование ряда произведений В. Астафьева  1950–
1960-х годов связано со стремлением писателя создать одухотво-
ренный, сложный, многоплановый, противоречивый, реалисти-
чески достоверный образ Сибири как части метагеографического 
образа России. 



Глава 6
О ПСИХОЛОГИЗМЕ АСТАФЬЕВСКОЙ ПРОЗЫ

Не составляет особого труда заметить, что В. Астафьев пред-
почитает не давать подробной портретной характеристики героев, 
включающей описание внешности, мимики, жестов, он выбира-
ет иные средства создания образов своих персонажей. Речь идет 
об изображении внутреннего (психологического) портрета персо-
нажа, позволяющего максимально глубоко раскрыть и понять ха-
рактер героев. Изображая героя, каждый автор так или иначе вы-
нужден передавать его чувства, процесс мышления, движения души, 
то есть психологию. Но «характер предполагает иную эстетическую 
доминанту — психологизм <…> как цельное, но внутренне противо-
речивое изображение героя в его разных проявлениях, выявление 
в нем разных свойств, чувств и качеств»1. 

Уже в начале творческого пути В. Астафьева психологизм начи-
нает занимать в его произведениях особое место. Это явление, ве-
роятно, связано с тем, что в начале 50-х годов двадцатого столетия, 
с одной стороны, продолжается процесс эволюции психологической 
прозы, с другой  — изменяются реалии действительности. Такой 
временной контекст, оказывая определенное влияние на литерату-
ру, рождает интерес многих писателей к психологизму. Внимание 
к внутреннему миру человека, его нравственно-философскому по-
иску, к вечным ценностям бытия сближает В. Астафьева со многи-
ми его современниками, в частности с В. Распутиным, В. Беловым, 
В. Шукшиным, С. Залыгиным. 
1 Сухих И. Н. От бедной Лизы до «внутреннего человека»: портрет и ти-

пология литературного персонажа «героя» // Литература. — Первое 
сентября. 2015. [Электронный ресурс]. URL: https://thebooks.su/
read/351154-struktura-i-smysl-teoriya-literatury-dlya-vseh.html (lата 
обращения: 03.08.2023).



О психологизме астафьевской прозы  159

Прозаик поднимает проблемные вопросы, волновавшие писа-
телей еще позапрошлого столетия: внутренний мир, душа человека, 
его духовность, нравственные принципы, взаимодействие человека 
и общества, человека и природы. В. Астафьев тем самым продолжа-
ет развивать традиции русский психологической прозы девятнадца-
того века (М. Лермонтова, Л. Толстого, Ф. Достоевского, А. Чехова) 
в своем творчестве. 

А. Н. Макаров, восхищаясь талантом писателя, выделил его спо-
собность к «тщательному беспощадно-любовному анализу внутрен-
него мира человека», способность В. Астафьева внимать душевным 
переживаниям каждого: «<…> в таланте Астафьева есть нечто родня-
щее его с Достоевским — беспощадная правдивость доведенных до на-
кала драматических положений, страдательное сочувствие к той поре, 
когда человек еще только складывается, и умение разыскивать луч-
шие, высшие чувства там, где их вроде и подозревать невозможно»1. 

О своем «практическом опыте» в вопросах психологии аста-
фьевский Мишка Ерофеев, главный герой «Звездопада» вспо-
минает почти мимоходом: «Лида, медицинская сестра, ничего 
не скажешь, ловкая девка! Однако же и я не в назьме найден — 
в тайге вырос, с девяти лет ружьем владею, потом детдомовскую 
школу прошел — может, самую высшую по психологии и ловко-
сти» [Т. 2, с. 227]. 

Психологизм в произведениях В. Астафьева сопряжен с об-
ращением не только к вопросам практическим, но и к различным 
важным социально-философским проблемам. По мнению С. П. За-
лыгина, в творчестве прозаика психология вступает в тесную 
взаимосвязь с понятиями чести, долга, совести, это проявляется 
в отношении героев к природе: «браконьерство у него не посту-
пок, а психология, способ жизни»2. Е. З. Тарланов также отме-
чает особенность психологии героев прозаика в их тесном взаи-
модействии с природой: «Чем выше описываемые Астафьевым 
явления природы по своему развитию, тем большая способность 

1 Макаров А. Н. Во глубине России: сб. статей. М.: Современник, 1973. 
С. 87. 

2 Залыгин С. П. Проза. Публицистика. М.: Мол. гвардия, 1991. С. 263. 



160 Глава 6

к психологическому восприятию действительности предоставля-
ется автором»1. Л. А. Орехова полагает, что желание познавать че-
ловеческую психологию, и особенно детскую, уверенно позволяет 
связать психологизм В. Астафьева «с философско-аналитической 
сферой»2. Разносторонним, многоуровневым психологизмом в той 
или иной мере пронизаны все произведения писателя, это создает 
особый неповторимый стиль его художественных произведений. 

Уже в первых оригинальных произведениях прозаика 
1950–1960-х гг. проявляется психологизм. Он становится одним 
из средств реализации стремления художника к достоверности 
повествования, средством, с помощью которого возможно иссле-
довать астафьевские характеры, анализируя процессы внутренней 
жизни героев произведений писателя. 

Первые четкие определения художественного психологиз-
ма появились в 40-е годы прошлого столетия в лингвистических 
словарях. В «Толковом словаре русского языка» под редакци-
ей Д. Н.  Ушакова психологизм (во втором значении) трактуется 
как «склонность к углубленному изображению, отражению психи-
ческих переживаний, к сложному и тонкому психологическому ана-
лизу» в искусстве3, в «Словаре русского языка» С. И. Ожегова — это 
«углубленное изображение психических, душевных переживаний» 
в литературе4, в «Словаре современного русского литературного 
языка» под редакцией В. И. Чернышева  — «углубленное изобра-
жение психических явлений, глубокий психологический анализ»5. 
Наиболее емким из представленных определений следует признать 

1 Тарланов Е. З. Глагольная метафора в повести В. Астафьева «Послед-
ний поклон» // Русская речь. 1986. № 1. С. 55. 

2 Орехова Л. А. Роль реалистических символов в творчестве В. П. Аста-
фьева (на материале военной прозы) // Вопросы русской лит. 1986. 
Вып. 1. С. 14. 

3 Толковый словарь русского языка: в 3 т. / ред. Д. Н. Ушакова. Т. 2. М.: 
Вече, 2001. С. 675. 

4 Ожегов С. И. Словарь русского языка. М.: Оникс, 2006. С. 620. 
5 Словарь современного русского литературного языка: в 17 т. / гл. 

ред. В. И. Чернышев. Т. 11. М., Л.: Изд-во АН СССР, 1950–1960. 
С. 1627. 



О психологизме астафьевской прозы  161

последнее. Согласно ему в сферу психологизма включены не только 
психические переживания, но и другие психологические явления. 

На современном этапе развития литературоведения понятие 
психологизма остается многозначным. Многие исследователи, сре-
ди которых Л. Я. Гинзбург, В. Е. Хализев, А. Б. Есин, А. Н. Андреев, 
О. Б. Золотухина, в своих работах давали собственное определение. 
Однако большинство литературоведов понимают под психологиз-
мом (который также называют литературным, или художествен-
ным) изображение средствами художественной литературы вну-
треннего мира героя, отличающееся подробностью и глубиной. Эта 
трактовка фигурирует в работах Л. Я. Гинзбург, А. Б. Есина, а также 
в ведущих энциклопедических изданиях и в целом не оспаривается 
и другими авторами. 

 Исследователи (И. В. Страхов, Л. Я. Гинзбург, В. Е. Хализев, 
А. Н. Андреев), изучающие психологизм, выделяют две его фор-
мы. Первый обозначен как открытый (прямой), а второй — тайный 
(косвенный). Прямой психологизм предполагает непосредственное 
описание внутреннего состояния героя. Косвенный, в свою очередь, 
реализуется при изображении психологии героя через его внеш-
ность, мимику, особенности речи, через восприятие героем пейзажа 
и через другие внешние детали. Существует мнение о существова-
нии третьей формы, которая представляет собой авторское коммен-
тирование поступков и высказываний героев, раскрытие истинных 
мотивов их поведения. Упоминания об этой форме встречаются 
у А. П. Скафтымова: «Чувства названы, но не показаны»1. А. Б. Есин 
именует указанную выше форму «суммарнообозначающей»2. Так, 
одно и то же состояние души можно воспроизвести с помощью раз-
ных форм психологического изображения. 

Основываясь на анализе данных трех форм психологического 
изображения, А. Б. Есин предлагает собственное определение пси-
хологизма в литературе: «Психологизм  — это достаточно полное, 
1 Скафтымов А. П. О психологизме в творчестве Стендаля и Толстого 

// Нравственные искания русских писателей. М.: Худож. лит., 1972. 
С. 175.

2 Есин А. Б. Психологизм русской классической литературы. М.: Флин-
та: Московский психол.-соц. ин-т, 2003. С. 64. 



162 Глава 6

подробное и глубокое изображение чувств, мыслей, переживаний 
вымышленной личности (литературного персонажа) с помощью 
специфических средств художественной литературы»1. Характерно, 
что упомянутый выше ученый предлагает и стройную систему тер-
минов по психологизму литературного произведения, дает рабочее 
определение психологизма, рассматривает историю его развития. 
Показательно и то, что этот литературовед указывает и на пробле-
мы исследования вопросов психологизма литературы, которые воз-
никли в филологической науке 1950-х — начала 1960-х годов, когда 
изучаемая категория только еще начинала активно осваиваться. 

Рассматривая историю становления понятия «психологизм» 
в литературе, А. Б. Есин делает вывод, что внутренний мир челове-
ка не сразу стал полноценным объектом изображения в литературе. 
По его мнению, изначально, из-за отсутствия интереса к умонастро-
ениям человека, психологизм не был ярко выражен. Авторы пере-
давали переживания героев через изображение действий и эмоций. 
Литературовед отмечает, что на раннем этапе становления человече-
ского социума в общественном сознании отсутствовал интерес к лич-
ности героя, уникальной жизненной позиции и индивидуальности. 
Следовательно, и в литературе не могла возникнуть идейно-нрав-
ственная проблематика, которая является основой содержания пси-
хологизма. Она могла возникнуть только в высококультурном обще-
стве, где личность человека воспринимается как очевидная ценность. 

Примечательно, что XIX век становится благоприятным вре-
менем для расцвета психологизма. В данный период возрастает его 
содержательная значимость и происходит эстетическое совершен-
ствование. Стоит заметить, что при этом возрастает идейная и нрав-
ственная ответственность личности и ее ценность в целом. В про-
цессе развития и усложнения мышления человека о мире начинают 
появляться философские, политические и нравственные системы 
и теории, зачастую внутренне противоречивые. Нельзя не отметить, 
что также становится богаче и духовная культура человека. Все пе-
речисленные выше процессы также содействуют развитию психоло-
гизма литературы. 
1 Есин А. Б. Психологизм русской классической литературы. М.: Флин-

та, 2017. С. 24. 



О психологизме астафьевской прозы  163

В то же время следует констатировать, что большинство литерату-
роведов в своих работах, среди которых исследования Л. Я. Гинзбург1 
и труды А. Б. Есина2, рассматривают психологизм как изображение 
внутреннего мира героя, отличающееся подробностью и глубиной. 

Психологизм становится продуктивным приемом в творчестве 
В. Астафьева 1950–1960-х годов. Он способствует детальному и до-
стоверному изображению и осмыслению внутреннего мира героев, 
их мировосприятия. 

В. Астафьев особое значение в своих произведениях уделяет со-
стоянию перехода ребенка во взрослую жизнь, сопровождающееся, 
как правило, переломным моментом в судьбе. Для точной переда-
чи процесса формирования характера прозаик стремится погрузить 
читателя во внутренний мир юного героя, используя различные 
формы и приемы психологического изображения. 

Одним из самых распространенных приемов психологизма, 
используемых для создания характеров героев в произведениях 
В. Астафьева 1950–1960-х годов, является внутренний монолог пер-
сонажа. Он присутствует во многих произведениях прозаика этого 
периода. Данный прием связан с прямой формой психологизма. 
«Эта форма обладает широкими возможностями психологическо-
го изображения: создает иллюзию правдоподобия психологической 
картины, приобретает характер исповеди, поскольку о себе человек 
рассказывает сам»3, — пишет исследователь. 

Впервые обоснованно и удачно внутренний монолог, призван-
ный раскрыть характер героя произведения, используется в первой 
оригинальной повести писателя — «Перевал». С его помощью автор 
1 Гинзбург Л. Я. О психологической прозе: сб. работ. М.: Интрада, 1999. 

С. 286, 379. 
2 Есин А. Б. Психологизм русской классической литературы: учеб. по-

собие для высшей шк. М.: Флинта: Московский психол.-соц. ин-т, 
2003. С. 18. 

3 Танерова О. Э. Повесть З. Катковой «Если бы не война»: поэтика 
психологизма // Финно-угорские языки в поликультурном про-
странстве: Сборник материалов Всероссийской молодежной конфе-
ренции, Сыктывкар, 27 октября 2022 года / Отв. редактор Р. П. По-
пова. Сыктывкар: Сыктывкарский государственный университет им. 
Питирима Сорокина, 2022. С. 97. 



164 Глава 6

передает мысли и чувства Ильки Верстакова. Этот прием позволяет 
проникнуть в духовный мир персонажа, отличающийся непредна-
меренностью, естественностью и необработанностью. 

«Илька мимоходом срывал смородину с кустов и сыпал ее в рот. 
Сладко! Хлебца бы еще кусочек и с хлебом ягоду-то. Но хлеба нет, 
и где его взять? А есть хочется. Надо картошки накопать. Картош-
ка тот же хлеб, конечно, не совсем хлеб, но все же сытная штука» 
[T. 2, с. 19]. Рассказ о герое плавно переходит в передачу его ощу-
щений («сладко»), а затем в его внутренний монолог. Автор, зна-
ющий речевые особенности и мыслительные способности ребенка, 
передает рассуждения героя о вещах, составляющих его нехитрую 
жизнь в поселке: «кусочек», «хлеб», «картошка», «сытная штука». 
Обобщения, абстракции не свойственны для детской мысли и речи. 
Внутренний монолог Ильки благодаря этим исключениям приобре-
тает свойства достоверности. 

В. Астафьев использует как в «Перевале», так и в последующих 
произведениях другие типы внутреннего монолога: монологи-вос-
поминания, монологи, заключающие в себе глубокие философские 
размышления, либо разговоры с самим собой, разговоры-разду-
мья. Кроме того, прозаик нередко объединяет различные приемы 
психологизма. Воспоминания влекут за собой глубокие размыш-
ления, способствующие переходу к новым воспоминаниям, обе-
спечивая тем самым непрерывное проникновение во внутренний 
мир героев. 

Писатель постепенно и осторожно открывает перед читателя-
ми внутренний мир героя, постепенно раскрывает особенности его 
противоречивого внутреннего мира, обнажая всю гамму чувств, 
переживаний, страхов, мечтаний, собравшихся воедино в сложном 
процессе становления непростого характера подростка. 

Внутренний мир героя «Перевала» открывается в его размыш-
лениях о собственной жизни и судьбе, о желаниях и сожалениях, 
о людях и их поступках. Эти размышления весьма разнообразны: 
они часто бывают по-детски наивны. Примером этому служат мыс-
ли Ильки в главе «Одиночество» о том, как он здорово напугал 
мальчишек, нагрянувших к нему на остров Вербный. Такая забава 



О психологизме астафьевской прозы  165

приносит герою несомненную радость. Она свидетельствует о наи-
вности характера героя-подростка и его представлениях о взаи-
моотношениях взрослых, о жизни и смерти: «И зачем только отец 
вернулся? Тогда и мачехи не было бы <…>» [Т. 2, с. 20]. О детском 
восприятии мира говорят и мысли, связанные с бабушкой и де-
душкой: «Живы ли хоть бабушка с дедушкой? Должно быть, живы. 
Нельзя им умирать» [Т. 2, с. 20]. 

Однако юный герой обладает и взрослой рассудительностью. 
Это дает возможность рассматривать его не только как озорного 
мальчишку, но и как человека, обладающего определенной житей-
ской мудростью. Значимы тут размышления Ильки о своей мачехе. 
В начале повести герой не скрывает своей неприязни к ней, тогда 
как оставшись один на один с собой, со своими мыслями, все же на-
ходит оправдание ее постоянно раздраженному поведению и даже 
испытывает жалость и сострадание к ней: «В самом деле, у нее тоже 
житье незавидное» [Т. 2, с. 33]. А потом и вовсе, размышляя о тон-
кости ее души, о внутреннем состоянии, Илька демонстрирует свои 
способности чуткого психолога: «У нее тоже где-то глубоко, глу-
боко <…> хранятся добрые чувства. Она их никому не выказывает. 
Видимо, стесняется» [Т. 2, с. 96]. Подобные размышления и умоза-
ключения, обнаруживающиеся в юном человеке, свидетельствуют 
о близости автора к своему герою. Через внутренний монолог пер-
сонажа писатель передает и собственные взгляды и мысли. 

Подростковый возраст не мешает герою проявлять хозяйствен-
ность, предусмотрительность и заботу о других. Пробравшись домой 
за необходимыми для его островной жизни вещами, он видит нужные 
ему резиновые сапоги. Однако вспоминая о том, что это единствен-
ная пара в доме, оставляет их на месте: «Сапоги одни. Надо мачехе 
по ягоды ходить, в огород, на речку, туда-сюда. Не стоит» [Т. 2, с. 94]. 

Интересны раздумья героя, периодически появляющиеся 
на протяжении всей повести «Перевал», о взрослых, о жизни вооб-
ще. Они наполнены наивной философичностью и эмоционально-
стью: «Да-а, все у взрослых сложно, непонятно» [Т. 2, с. 36]. «Не-
ужели она, жизнь-то, вроде рубахи? Неужто и не заметишь, как ее 
износишь?» [Т. 2, с. 77]. 



166 Глава 6

В. Астафьев мастерски переходит от одного душевного состоя-
ния героя к другому, видя в подростке человека хоть и с небольшим 
жизненным опытом, но обладающего умением размышлять глубо-
ко, серьезно, масштабно, затрагивая самые важные мысли и чув-
ства. Помимо «взрослых» размышлений, герою повести чаще свой-
ственны мысли ребенка, на долю которого пришлось немало совсем 
не детских трагедий и испытаний. 

Мысли о своей непростой доле и о судьбах всех детей, которые 
в силу тяжелых жизненных обстоятельств вынуждены порой вести 
себя нарочито агрессивно, бунтовать при навязывании им чужой 
воли, становятся далекими от сугубо детских: «Ведь они требуют 
от детей прежде всего покорности и безоговорочного подчинения. 
Сами они когда-то жили под вечным страхом наказаний. Сами 
сопротивлялись, как могли, родительскому гнету, да позабыли 
об этом» [Т. 2, с. 15]. 

Позже герой приходит к осознанию своей участи и всех сирот, 
оставшихся без защиты и покровительства. Илька категорично за-
ключает: «Мир несправедлив к детям, особенно к сиротам» [Т. 2, 
с. 15]. Это осмысленное рассуждение наиболее полно обнажает его 
психологическое состояние, здесь ощущается не только детская, 
но и вполне «взрослая» разочарованность в справедливости жизни 
и подростковое отчаяние. 

По-сиротски печальные рассуждения находят свое выражение 
на протяжении всей повести. Каждое значимое событие в жизни 
героя несет отпечаток трагедии, случившейся в судьбе подростка. 
Из размышлений Ильки о его отношениях с отцом становится ясно, 
что тот так и не стал авторитетом для сына, доверительно-родствен-
ных отношений, свойственных для нормальной семьи, между ними 
не было. Вместо этого сын испытывает к отцу раздражение и уг-
нетающий душу страх, в связи с постоянными «традиционными» 
методами воспитания: «Да, не тронете! Знаю я вас! <…> Сейчас-то, 
может, и не тронете, а потом…» [Т. 2, с. 39]. В этих мыслях Ильки 
чувствуется не только его сложные отношения с близкими людьми, 
но и глубокое одиночество. 



О психологизме астафьевской прозы  167

Отсутствие родительской поддержки, постоянные укоры, по-
бои заставляют героя сбежать из дома. Однако наедине с собой 
он с тоской вспоминает о семье, в частности, о сводном брате-мла-
денце: «Как-то он там, сопленосый, поживает?» [Т. 2, с. 95]. В этом 
проявляется еще не осознанная любовь и привязанность к семье, 
которые свидетельствуют о его добром сердце и ранимой душе. 
И как бы ему ни жилось трудно с мачехой и отцом, отходчивость 
и незлопамятность, свойственные детям, всегда оставляли в нем 
надежду на лучшее. 

Не чужды Ильке Верстакову и такие симпатичные прозаику ка-
чества, как целеустремленность, принципиальность, трудолюбие, 
желание быть полезным. О них свидетельствуют его монологи-раз-
мышления, которые подробно раскрывают истинные чувства и на-
мерения героя. Так, о нравственной стойкости Ильки говорит его 
нежелание быть нахлебником, «лишним ртом» у сплавщиков леса. 
Подросток, испытывая чувство голода, отказывается от артельной 
еды и не поддается соблазну — доесть хотя бы остатки. В. Астафьев 
детально воспроизводит желания и эмоции персонажа в момент 
уборки посуды после обеда: «Илька отскребал ножом пригоревшую 
кашу и глотал слюнки. Лучше бы, конечно, съесть эти горелые ко-
рочки. <…> но он не станет этого делать» [Т. 2, с. 46]. 

Юный герой повести В. Астафьева уже имеет четкую цель (до-
браться до дедушки и бабушки), для достижения которой он готов 
пройти через многие лишения: «<…> да я и голодом продюжу, толь-
ко бы не прогнали, только бы до Усть-Мары уплавили» [Т. 2, с. 46]. 

Илька знает все подробности тяжелой работы сплавщиков, по-
нимает, что каждый раз они рискуют собственными жизнями, по-
этому с пониманием и искренним сочувствием волнуется за них: 
«Всю реку перегородили бревна. Справятся ли мужики? Устали 
они» [Т. 2, с. 95]. Проявляет Илька и немалую долю заботы и ответ-
ственности по отношению к своим старшим попутчикам, когда ста-
рается успеть за ночь высушить «справу» сплавщиков: «Спать нель-
зя. Нужно к утру высушить всю одежду. Спать нельзя!» [Т. 2, с. 94]. 
Использование внутреннего монолога позволяет прозаику создать 
яркий, достоверный и цельный психологический портрет главного 



168 Глава 6

героя «Перевала», отобразить его сложный и противоречивый «но-
ров», складывающийся характер.  

Прием внутреннего монолога активно используется В. Аста-
фьевым и становится одним из ведущих способов раскрытия 
внутреннего мира главных персонажей других произведений 
исследуемого периода. Он обнаруживается и в последовавшей 
за «Перевалом» повести «Стародуб». Прозаик представляет ее 
главного героя Култыша по такому же принципу, как и героя «Пе-
ревала». Писатель опускает детали внешности, а на первый план 
выдвигает внутренний мир молодого таежника. На протяжении 
всего повествования, автор лишь изредка пишет о каких-либо 
внешних характеристиках главного героя «Стародуба»: отсут-
ствие нескольких пальцев («култыш»), «светлые водянистые 
глаза», «остроносое суховатое лицо». Основное знакомство с ге-
роем, с его человеческой сущностью происходит при помощи пе-
редачи мыслей, чувств, эмоций, переживаний персонажа. Имен-
но из размышлений Култыша становится ясно, что он в полном 
смысле слова «природный человек», слившийся с тайгой воедино. 
Для него нет ничего и никого роднее тайги. Таежник обожест-
вляет природу и преклоняется перед ее величием. Она для него 
источник силы, любви, справедливости. Репрезентативными 
в этом плане являются философские размышления героя о тайге 
как о «матушке-кормилице», о «великой сотворительнице». «Под 
шум волокуш, под шелест леса Култыш думал и молча рассуждал 
о жизни и смерти и, конечно, о тайге. И в который раз таежный 
скиталец приходил в этих молчаливых рассуждениях к мысли, 
что великая сотворительница тайга все предусмотрела и все сде-
лала правильно. Одному зверю дала когти и зубы  — добывать 
корм; другому — быстрые ноги, тонкий слух <…> Человеку же дан 
только ум, да и то не всякому…» [Т. 2, с. 176]. И если недостойный 
человек не почитает свою прародительницу, нарушает ее заветы, 
грабит и хищничает, то и нет такому человеку счастья, полагает 
герой повести. 

Маркером внутреннего монолога-размышления оказываются 
в приведенном фрагменте выражения, отсылающие к «актанту»: 



О психологизме астафьевской прозы  169

«думал и молча рассуждал», «приходил в этих рассуждениях к мыс-
ли». Естественно, что скрытым «актантом» этих рассуждений яв-
ляется сам прозаик, но законы объективного эпического пове-
ствования, действующие в том числе и в этой повести, стремление 
к достоверности и убедительности побуждают Астафьева «пере-
дать» эти размышления выстрадавшему их персонажу. 

Однако эти горькие размышления не мешают главному герою 
испытывать жалость и сострадание к Амосу  — своему сводному 
брату. Именно эти чувства и просьба Клавдии сподвигли Култыша 
на поиски пропавшего Амоса. Но гибель нарушившего «таежный 
закон» Амоса Култыш воспринимает как трагический акт справед-
ливости и результат возмездия обожествляемой таежником приро-
ды за содеянное: «Тайга — клад, но только с чистым сердцем надо 
к нему притрагиваться…» [Т. 2, с. 176]. 

Помимо такого свойства характера Култыша, как стремление 
к справедливости, В. Астафьев раскрывает еще одно, не менее важ-
ное  — рефлективную рассудительность. Она выражается в посто-
янных раздумьях таежного изгнанника о человеке, о его судьбе, 
о счастье и несчастье. Так, после смерти Амоса, он думает: «Пропал 
человек, пропал дешево, бесславно. Разве для этого он рождался?» 
[Т. 2, с. 176]. 

Фигура Култыша связана и с другими симпатичными для Аста-
фьева свойствами, с деятельным состраданием в частности. Сна-
чала забота о людях выражается у героя в желании помочь го-
лодным, обессиленным, пусть даже и ненавидящим его жителям 
деревни Вырубы. Но затем писатель вкладывает в размышления 
главного героя глобальные мысли о человечестве, о том, что оно 
потеряло связь с природой («прародительницей»), занимается ее 
уничтожением и, как следствие, прокладывает путь к собствен-
ному вымиранию: «Крыльев, быстрых ног, когтей и прочего ему 
выдавать не полагалось, потому как, имей это человек, он давно 
бы истребил все вокруг и сам издох бы смертью голодной» [Т. 2, 
с. 176]. Выражение «издох бы смертью голодной» отсылает здесь 
к речевому образу простолюдина, далекого от книжной культуры 
таежника Култыша, для которого просторечие является основой 



170 Глава 6

его речемыслительного образа. Автор в повести «Стародуб» на-
меренно использует прием внутреннего монолога и его разновид-
ности в целях наиболее достоверной и точной репрезентации ми-
ровосприятия и мировоззрения героя. Посредством этого приема 
В. Астафьев не только предоставляет молодому таежнику ключ 
к самопознанию, но и излагает свою, всецело восходящую к фигу-
ре и «голосу» автора, жизненную философию. 

Активно и результативно используется данный прием и в другом 
произведении рубежа 1950–1960-х годов, в повести «Звездопад». 
Специфика нарратива этой повести в том, что автор-повествова-
тель в повести полностью сливается с фигурой, образом героя-по-
вествователя: «Я родился при свете лампы в деревенской бане. 
Об этом мне рассказала бабушка. Любовь моя родилась при свете 
лампы в госпитале. Об этом я расскажу сам» [Т. 2, с. 183]. Воспро-
изведение раздумий, размышлений, умозаключений Мишки Еро-
феева позволяет автору изобразить его хоть и юным, но имеющим 
богатый жизненный опыт человеком. Заметим, что красноармеец 
Ерофеев обладает достаточно широким для его уровня образования 
и возраста кругозором и словарем. Не имея достаточного система-
тического образования (и это важная автобиографическая деталь 
в структуре образа главного героя), возможности его получить, 
он все же стремится к знаниям (декламирует Лермонтова, читает 
Пушкина, Достоевского, напевает популярные опереточные арии). 
Все это позволяет ему иметь реальные представления об устройстве 
мира, о его общеизвестных и негласных законах, о несправедливо-
сти, о счастье и несчастье. Трезво оценивая свою ситуацию в отно-
шениях с Лидой, герой повести, размышляя сам с собой, задается 
вопросом: «Что я буду делать после госпиталя? Как жить? У меня 
единственная профессия — составитель поездов и семь классов об-
разования» [Т. 2, с. 195]. И далее: «Вот выйду из госпиталя инва-
лидом, ни к труду, ни к жизни не приспособленным…» [Т. 2, с. 203]. 

Такие горькие, но честные размышления познающего жизнь 
человека возникают у героя повести и тогда, когда он думает 
о войне, точнее — о ее неисправимых, калечащих судьбы людей 
последствиях. Показательны в этом плане размышления Мишки 



О психологизме астафьевской прозы  171

Ерофеева и о контуженых солдатах: «Психами мы звали кон-
туженных. <…> Ни одного ранения нет на теле контуженного, 
ни одной дырки, а он все равно что не человек <…>. Все выбито, 
истреблено. <…> Поскольку многие из контуженных были взяты 
с передовой в беспамятстве и оставили там, на поле боя, все, в том 
числе и свое имя, мы их всех подряд звали Иванами» [Т. 2, с. 200]. 
Так, проникновенно и правдиво, с опытом повидавшего немало 
горя бойца, рассуждает и повествует девятнадцатилетний юно-
ша о нелепости жизни, о беспощадности войны. Принадлежность 
этих мыслей автору-повествователю, одновременно являюще-
муся главным героем, а также и его товарищам по госпитальным 
мытарствам маркирована личным местоимением первого лица 
(«мы») и связанными с ним словами: «мы звали», «у нас», «мы 
их всех подряд звали». 

Помимо особого взгляда на мир и основанных на личном опыте 
представлений о войне, герой «Звездопада» обладает источающим 
жизнелюбие (свойственное людям его возраста) мировосприятием. 
О жизнерадостности, присутствующей в его натуре, свидетельству-
ет монолог-воспоминание Мишки о своей жизни в момент испол-
нения песни: «<…> и мысленно успеваю пройтись по всей своей 
девятнадцатилетней жизни, такой еще небольшой, такой несклад-
ной и все-таки моей, дорогой мне жизни» [Т. 2, с. 203]. Воспоми-
нания подобного рода указывают на то, что герой повести, несмо-
тря ни на что, любит жизнь во всех ее проявлениях, он хочет жить 
и быть счастливым. 

Ему не чужды и такие свойства характера, как неиссякаемая 
надежда на лучшее, вера в чудо. Так, в заключительном эпизо-
де повести, герой-повествователь, размышляя, признается в том, 
что в душе его теплится надежда на встречу со своей возлюблен-
ной: «А может, встречу? Случается же, случается! <…> и все равно 
думаю, жду, надеюсь…» [Т. 2, с. 258]. «Узаконивая» присутствие 
в тексте повести многочисленных и довольно объемных моноло-
гов-размышлений Мишки Ерофеева, автор-повествователь заявля-
ет о себе как о персоне, склонной к философствованию, к долгим 
глубоким раздумьям, но не научным, а жизненным, человеческим, 



172 Глава 6

всем понятным. О счастье и несчастье, о любви, о молодости: «Вот 
обо всем этом я часто думаю, когда остаюсь один, остаюсь с самим 
собой <…>. В яркие ночи, когда по небу хлещет сплошной звездо-
пад, я люблю бывать один в лесу, смотрю, как звезды вспыхивают, 
кроят, высвечивают небо и улетают куда-то» [Т. 2, с. 258]. Моно-
логи-размышления в повести «Звездопад» выполняют несколько 
функций одновременно: достоверно передают психологию челове-
ка на войне, в госпитальных страданиях, реалистически воспроиз-
водят детали фронтового и тылового быта, мотивируют название 
повести, предельно сближают автора с героем-повествователем, 
с героями-фронтовиками. 

В. Астафьев уже в первой военной повести для проникнове-
ния в многообразный внутренний мир юного человека, избирает 
приемы внутреннего монолога. В частности, внутренние моноло-
ги от лица одного героя дополняются монологами от лица «фрон-
товых побратимов», а автор-повествователь в повести полностью 
сливается с фигурой, образом героя-повествователя. Писатель 
показывает героя повести как человека, который, несмотря на тя-
желые обстоятельства, не перестает верить в лучшее, не лишается 
жизнелюбия, как и то молодое поколение военного времени, чьим 
представителем он является. С помощью раздумий, размышлений 
героя В. Астафьев пытается определить и свою личную систему 
ценностей, осознать значимость любви, важность надежды. В юном 
Мишке Ерофееве без труда угадываются события жизни, мысли, 
чувства, переживания, эмоции автора повести, героев его более 
поздних произведений. 

В повести «Кража» прозаик показывает тонкий, требующий 
точности и деликатности, процесс становления характера юного че-
ловека. Интерес представляет эпизод посещения подростком аме-
риканского кинофильма об австрийском композиторе и дирижере 
«Большой вальс», эпизод, оповещающий о духовном перерождении 
героя. Толя Мазов впервые слышит классическую музыку. Она про-
буждает в нем целый спектр светлых чувств, делая его абсолютно 
счастливым в данный момент. Такое явление производит на героя 
«Кражи» мощное благоприятное воздействие, что в свою очередь 



О психологизме астафьевской прозы  173

приводит к кардинальному перелому в сознании подростка. При кра-
сивых звуках незнакомой музыки героя впервые в жизни посещают 
глубокие размышления о вечном, о добре и зле, о людях, об их жиз-
ни. Подросток думает о том, что музыкант своей мелодией «ослепил 
в людях зло, неуживчивость, зависть, тьму душевную, а высветил 
то, ради чего их рождали и растили матери с отцами, — самое доброе, 
самое лучшее, что есть или было в каждом человеке!» [Т. 2, с. 399]. 

Толя Мазов впервые одновременно испытывает чувства «уми-
ления», «счастья», «горя и радости». Благодаря своей чувстви-
тельности к искусству, к музыке, после впечатлившего его фильма 
у главного героя «Кражи» происходит явное переосмысление своей 
еще небольшой жизни и непреодолимая жажда к утверждению но-
вого, лучшего, честного, чистого. 

Искусство (кино, литература, музыка), по мысли Астафьева, из-
меняют, делают гуманнее, чище человека и его жизнь. Именно по-
сле этого кинофильма у Толи Мазова появляется твердое намерение 
исправить несправедливость: как можно раньше вернуть украден-
ные «шпаной» деньги и вернуть осиротевшим детям мать, которая 
в том числе и по его вине оказалась в заключении. Эта цель не дает 
покоя герою, она вместе с другими происходящими событиями пре-
ображает Толю Мазова из «бесшабашного» мальчишки в человека 
иного — решительного, по-взрослому рассудительного. 

О свершившемся процессе перехода из одного возрастного пе-
риода в другой, о произошедшем эмоционально-психологическом 
переходе в сторону добра свидетельствует и тот факт, что герой 
«Кражи» вместо веселых забав, драк, разного рода развлечений, те-
перь предпочитает побыть в одиночестве, остаться наедине со сво-
ими мыслями. Он тянется к людям, которые своим образом жизни, 
чувствами вызывают у героя глубокое уважение (Зина Кондако-
ва, Ибрагим, Валериан Иванович). Герой повести со всей серьез-
ностью и несвойственной для его возраста мудростью опытного 
человека задумывается о жизни в целом, о жизни после детско-
го дома, не только о своей судьбе, но и о тех, кого также впереди 
ожидает неизведанный, жестокий мир: «Как жить? Что они знают 
о людях? Что люди знают о них?» [Т. 2, с. 461]. В. Астафьев еще раз 



174 Глава 6

подтверждает перерождение героя, вкладывая в его рассуждения 
философские аллегории: «Ручеек, лишь слившись с другими ручь-
ями, становится рекой, <…>  — вспомнил Толя слова, вычитанные 
в мудрой восточной книге» [Т. 2, с. 461]. 

В конце повести В. Астафьев еще раз подчеркивает, что в центре 
повествования находится фигура сироты, которому очень не хвата-
ет родительской любви и заботы, настоящего дома, понимания. Так, 
исправив совершенное преступление (по его инициативе вернули 
украденные деньги в милицию), получив жестокое наказание, ге-
рой стремится как можно скорее вернуться в ставшее ему «родным» 
место, где он чувствует себя по-настоящему спокойно. Замечая, 
что Толя Мазов считает детский дом своим родным домом, проза-
ик намеренно подчеркивает острую тоску героя по родительскому 
дому: «<…> и подумал, что это большое, наверное, счастье — иметь 
на земле свое, всегда тебе светящее окно» [Т. 2, с. 473]. Несчастье, 
обездоленность детдомовцев подчеркивается прозаиком в процессе 
повествования с помощью воспроизведения размышлений теперь 
уже и одного из второстепенных персонажей о жизни детей с ро-
дителями и о жизни без них в детском доме: «Нет, компота Ваньке 
дома не давали. <…> Зато у него родители были. А родители лучше 
шашек, бильярда и даже компота…» [Т. 2, с. 441]. Монолог одного 
детдомовца (Толи Мазова) сближается здесь с детским восприятием 
некоего Ваньки Бибикова, которого родители (редкий случай) заби-
рают из детского дома. Алогичное сопоставление шашек, бильярда 
и компота с родителями выдает в этом эпизоде черты специфическо-
го детского восприятия. Прием внутреннего монолога переносится 
в этом и ряде других эпизодов повести на других симпатичных авто-
ру героев, усиливая и дополняя психологизм произведения. 

В «Краже» разновидности приема внутреннего монолога при-
званы раскрыть сложнейший процесс духовно-нравственного ста-
новления юного человека, а также отобразить его специфическую 
психоэмоциональную сферу: детские страхи и радости, беспокой-
ство, внутреннюю силу и беззащитность. 

Внутренний монолог главного героя — прием психологизма, осво-
енный писателем со времен «Перевала», «Стародуба» и «Звездопада». 



О психологизме астафьевской прозы  175

Однако этот прием не охватывает движение души и мысли остальных 
персонажей литературного произведения. Уже в «Стародубе» в двух 
эпизодах охоты Астафьев «доверяет» вести внутренний монолог Амо-
су, воспроизводя его озлобленные и растерянные перед неизвестно-
стью тайги помыслы: «И до чего же народ легковерный!  — злился 
Амос, утирая расцарапанное в кровь лицо. — Из полена Бога ему сде-
лают и подсунут — за настоящего примет: <…> увидит речку, снаружи 
веселую, Серебрянкой назовет. А какая она к лешему, Серебрянка?! 
Лихоманка! Вот как ей пристало зваться» [Т. 2, с. 152]. В «Перевале» 
и «Звездопаде» внутренние монологи доверены только главным геро-
ям, остальные персонажи, как правило, остаются в этом смысле ли-
шенными возможности пространно высказаться «про себя». 

В «многонаселенной» по числу персонажей «Краже» В. Аста-
фьев достаточно часто «передает» слово не только Мазову, но и дру-
гим персонажам. Причем прозаик делает это постепенно, ненавяз-
чиво. Так, лишь после объемного предварения появляется голос 
«бывшего офицера» Репнина: «Поздние эти прогулки — самая до-
рогая отрада Валериана Ивановича. Город редко и сонно помарги-
вает огоньками, маленький, деревянный город, а он идет мимо него, 
и думы его выравниваются, освобождаясь от дневных сует и пе-
редряг, и сам он успокаивается, обретает душевный покой. Правда 
и покой его был не очень-то покойным <…> “Неужто у меня детство 
было? Смешно”» [Т. 3, с. 296]. 

Чуть дальше Астафьев воспроизводит сцену разговора «по ду-
шам» одного из краесветских советских начальников, «предгор-
исполкома» Ступинского с «недорезанным буржуем», а ныне за-
ведующим детским домом Валерианом Репниным. И здесь «голос» 
Репнина приобретает уже не характер ремарки, а форму внутреннего 
монолога: «Казалось, на Ступинском надет парик, а брови и ресни-
цы приклеены. <…> Тревожные мысли метались в этих глазах. И весь 
он был словно бы на постоянном взводе: чудилось, <…> “М-да! Не-
спокойная служба у тебя, гражданин-товарищ, — отметил про себя 
с иронией Валериан Иванович, позвякивая ложечкой. — А вообще, 
любопытно: комиссар и бывший офицер, смертельные, так сказать, 
враги, совместно гоняют чаи и подкарауливают один другого”» [Т. 3, 



176 Глава 6

с. 310]. Повествование с точки зрения и «от имени» Толи Мазова до-
минирует в «Краже», но оно ограничивает возможности социальных, 
психологических, педагогических размышлений писателя. В этом 
случае начинает звучать слово Репнина в форме уже его внутреннего 
монолога. После обсуждения положения дел в детском доме, писа-
тель уже детально воспроизводит размышления своего героя: «Сей-
час, со стороны, все, что происходило в гороно, казалось маленьким, 
худо кем-то подготовленным спектаклем. “Орлы кассу обчистили. 
Люди неповинные из-за этого страдают. По городу снова поползли 
слушки о детдомовщине, и каждое разбитое стекло, каждый выта-
щенный кошелек охотно и дружно списываются на детдомовцев — 
мрачно рассуждал про себя Валериан Иванович. — Работникам горо-
но подумать бы о том, как помочь привести в порядок детдомовскую 
жизнь, некоторых воспитанников выселить бы следовало, остальных 
к труду приучать бы, а тут гороношный новый «метод», рассчитан-
ный на подготовку белоручек и лодырей!”» [T. 3, c. 344]. Эволюция 
жанра повести (от «одногеройной» и короткой к объемной, полифо-
нической) побуждает прозаика совершенствовать и разнообразить 
форму внутреннего монолога, использовать его для раскрытия обра-
зов не только центрального персонажа, но и других героев. 

В «Последнем поклоне» психологизм проявляется в изображе-
нии главного персонажа, являющегося одновременно автобиогра-
фическим героем-повествователем. Восходящее к речевому образу 
и психологии ребенка восприятие мира органично дополняется ав-
торским голосом, не ограниченным рамками детского понимания. 
Внутренние монологи главного героя во многом являются основой 
его образа, свидетельствуя о нем как о думающем, способном само-
стоятельно разобраться в своих чувствах и переживаниях человеке: 
«Все-все на месте. Только сердце мое, занявшееся от горя и востор-
га, как встрепенулось, как подпрыгнуло, так и бьется у горла, ра-
ненное на всю жизнь музыкой. <…> Почему так тревожно и горько 
мне? Почему хочется заплакать, как я никогда не плакал? Почему 
мне жалко самого себя?» [Т. 4, с. 12]. «Горе», «восторг», «трево-
жно», «горько», «жалко», «заплакать» — все эти состояния души, 
безусловно, могут быть связаны с душой, психологией ребенка. 



О психологизме астафьевской прозы  177

Но метафора «раненное на всю жизнь музыкой» явно восходит на-
прямую, непосредственно к жизненному опыту автора-повествова-
теля, его чувству и слову. Однако слияние автора и героя как основа 
нарратива «Последнего поклона» аннигилирует едва наметивший-
ся «разрыв» достоверности. Реализуя такую стратегию повество-
вания, писатель добивается и требуемой достоверности, и вырази-
тельности текста. 

Посредством разновидностей одного из приемов психологизма, 
а именно: через монологи-раздумья, возникающие у ребенка особен-
но часто в сложных ситуациях, прозаик в характере автобиографи-
ческого персонажа обнаруживает такие качества, как стыдливость, 
совестливость, раскаяние. Интерес в этом плане представляют ноч-
ные переживания Вити Потылицына о совершенном им постыдном 
поступке — обмане бабушки: «Нет уж, лучше я не буду спать до утра, 
скараулю бабушку, расскажу обо всем <…>» [Т. 4, с. 61]. В этом же 
эпизоде мысли подростка свидетельствуют о его заботливости, бе-
режном отношении к старшим: «Жалко будить, устала бабушка» 
[Т. 4, с. 61]. В повести «Последний поклон» В. Астафьев использует 
прием внутреннего монолога и его разновидности для того, чтобы 
детализировать образ подростка Вити Потылицына и почти неза-
метно дополнить, скорректировать его с высоты жизненного опыта. 
С помощью этого приема молодой герой раскрывается многосто-
ронне, позволяя полностью увидеть свою противоречивую натуру, 
узнать о тайнах своей души, о тех свойствах характера, которые 
не лежат на поверхности личности, а глубоко спрятаны от посторон-
него глаза. 

Итак, психологизм в прозе В. Астафьева 1950–1960-х годов — 
одно из значимых свойств его произведений.  Писатель вместо 
подробного портрета героев позволяет героям самим «рассказать 
о себе». Одним из главных композиционных приемов воссозда-
ния мыслей, чувств, эмоций, переживаний персонажа при этом 
становится внутренний монолог. Однако внутренний монолог 
не единственная форма повествования, продуцирующая психоло-
гизм и достоверность, другие качества астафьевской прозы ураль-
ского периода. 



Глава 7
СПОСОБЫ ВОССОЗДАНИЯ «ДИАЛЕКТИКИ ДУШИ»

В обращенном к молодому командиру авторском монологе 
в рассказе «Гражданский человек», как и в структуре рассказа в це-
лом, можно увидеть жанрово-стилевые элементы многих зрелых 
произведений писателя. «Может быть, увидел ты далекую Мотину 
Каменушку, простую русскую женщину, которая вместо желанного 
письма получит коротенькую бумажку и забьется в неутешном горе, 
запричитает с громким плачем»1. Для нас представляется наиболее 
важным, что здесь рождаются и формируются жанрово-родовые 
особенности прозы В. Астафьева, среди них  — соединение эпиче-
ского (фронтовая история Моти Савинцева) и лирического (рито-
рический монолог-обращение автора к герою) начал. Не менее важ-
ной видится здесь и попытка, пока робкая, корректная, облеченная 
в форму предположения («может быть») проникнуть в душу, в пси-
хологию, в мысли, чувства, настроения персонажа. 

Заметим здесь, что лиричность (лиризм) прозы В. Астафьева 
органически проистекает из жанрово-стилевой принадлежности его 
произведений и эту принадлежность определяет. Как определяет 
и необходимость внимания художника к душевным переживаниям 
и к их изображению. Психологизм литературного произведения яв-
ляется его жанровой, стилевой и проблемно-тематической характе-
ристикой, означающей внимание писателя к душе человека, его мыс-
лям, настроениям, чувствам и эмоциям. «Каждый род литературы 
имеет свои возможности для раскрытия внутреннего мира человека. 
В лирике психологизм носит экспрессивный характер; в ней, как пра-
вило, невозможен “взгляд со стороны” на душевную жизнь человека. 

1 Астафьев В. П. Гражданский человек // Чусовской рабочий. 1951. 
№ 41. 



Способы воссоздания «диалектики души»  179

Лирический герой либо непосредственно выражает свои чувства 
и эмоции, либо углубляется в самоанализ. Субъективность лири-
ческого делает его, с одной стороны, выразительным и глубоким, 
а с другой — ограничивает его возможности в познании внутренне-
го мира человека»1. Заметим здесь, что анализировать психологизм 
прозы В. Астафьева — задача предельно сложная, поскольку его про-
за имеет явное отношение и к эпосу, и к лирике. Психологизм аста-
фьевской прозы связан с ее жанрово-родовой спецификой, во мно-
гом ею определяется: лирическое начало не мыслится вне внимания 
художника к чувствам и настроениям, рождению и развитию чувства 
и мысли героя, автора-рассказчика. Специфично для В. Астафьева 
то, что он «переносит» настроения героя, его эмоции на окружающих 
и даже на образы из мира природы. В приведенном примере мысли 
и чувства отправляющегося на смертельно опасное задание Моти 
Савинцева «переданы» его «молодому командиру». Об обреченной 
на вдовство жене  и детях вспоминает Мотя, а детали этих мгновен-
ных озарений «переданы» лейтенанту: «И встанут около нее трое 
простоволосых ребятишек, которым и не понять сразу, отчего и поче-
му где-то далеко-далеко послал на смерть их отца один человек и по-
сле победы отец не приедет с обещанными гостинцами…» [Т. 1, с. 75]. 

Специфично для астафьевской манеры письма и наделение 
природы человеческой душой, сочувствием к погибающему герою. 
Финальная строка рассказа «Сибиряк» свидетельствует об этом: 
«Земля, пахнущая дымом и хлебом, приняла его с тихим вздохом» 
[Т. 1, с. 82]. Отметим здесь отсутствие астафьевского приоритета 
в использовании этого приема. Олицетворение, антропоморфизм 
суть изначальные приемы фольклора, а русская профессиональ-
ная словесность восприняла их со времен Н. М. Карамзина: «…се-
туют холмы» в его хрестоматийно известной сентименталистской 
«Осени». Астафьевский приоритет выразился в ином  — его со-
чувствующая человеку природа мифологизируется, а в мифе все 
оборачивается всем. И этот мифологический мотив имеет место 
уже в астафьевском рассказе конца 1950-х годов. Вот описание 

1 Литературная энциклопедия терминов и понятий / Под ред. А. Н. Ни-
колюкина.  М.: НПК «Интелвак», 2001.  Стб. 834.  



180 Глава 7

последних мгновений жизни и последних видений Моти Савинце-
ва: «Перед ним колыхалось бесконечное ржаное поле. От хлебов 
лились сухость и жара. Он совсем близко увидел колосок, похожий 
на светленькую бровь младшего сынишки. Он потянулся губами 
к этому колоску, но вместо колоска перед ним очутился сибирский 
цветок — жарок, похожий на яркий уголь» [Т. 1, с. 83]. От «ржано-
го поля» этого рассказа проляжет извилистый, но вполне зримый 
путь к «осиповским главам» романа «Прокляты и убиты», где этот 
образ тоже окажется рубежным между жизнью и смертью героев. 

Перенесение человеческих чувств, желаний, настроений, иных 
проявлений души на мифологизированные образы природы мо-
жет приобретать и во многом противоположные цели. Так, речка 
Серебрянка в «Стародубе» в сознании антигероя уподоблена злой 
«лесной колдунье», намеренной погубить браконьерствующего стя-
жателя. «Братски обнявшаяся», но оскорбленная попранием «таеж-
ного закона», тайга намеренно не пропускает к «небу» мольбу о по-
мощи нашедшего в ней погибель Амоса. 

В целом же астафьевская поэтика, его формы повествования, 
способы организации художественного текста традиционны. Тра-
диция для В. Астафьева и источник, путь к поэтическому видению 
мира, и в то же время — тяжкое бремя, тесные рамки, предписанные 
классикой образцы письма, преодолеть которые далеко не просто. 
В рассказе «Осенью на вырубке» (1974) находим пейзажное описа-
ние: «Березка, озаренная желтым листом и желтым светом вечер-
него солнца, стоит как невеста. Фу-ты, так вот и лезут избитые вы-
ражения! Просто оказия с ними. В Быковке есть мельница, старая, 
заброшенная, уж я вокруг нее и так и этак ходил, чтоб словесное 
изображение ей подыскать, но в памяти вертелось одно и то же: 
”Вот мельница! Она уж развалилась; веселый шум ее колес умол-
кнул…” Да, трудно жать на том поле, где пахали и страдовали клас-
сики. А надо!» [Т. 11, с. 402]. 

В повести «Перевал» значимые черты характера главного героя 
прозаик пытается раскрыть посредством традиционного для рус-
ской прозы повествования от третьего лица. С помощью давно 
испытанного литературой ракурса повествуется о потрясении, 



Способы воссоздания «диалектики души»  181

которое тяжким грузом легло на неокрепшую душу Ильки Вер-
стакова. Речь идет о смерти его матери. Это событие перевернуло 
судьбу героя «с ног на голову» и впервые столкнуло его с горест-
ными и неизбежными реалиями жизни. Писатель разворачивает 
перед нами все этапы понимания беды и ее последствий в детском 
сознании. В. Астафьев повествует о том, как сначала подросток 
в силу своего детского восприятия не мог осознать всей трагич-
ности случившегося: «В первые дни Илька о матери не тоско-
вал. <…> В голове еще не укладывалось, что мать может никогда 
не вернуться» [Т. 2, с. 37]. Но затем наступило постижение про-
изошедшего горя  — потери навсегда самого близкого человека. 
Как следствие произошедшего — рождение замкнутости и отчая-
ния: «Он ждал. Месяц, два ждал, потом съежился, примолк, ходил 
потерянный» [Т. 2, с. 37]. «Он», «Илька», «съежился», «примолк», 
«ходил» в этом контексте оказываются маркерами повествования 
от третьего лица о чувствах и переживаниях главного героя, изо-
браженных «со стороны», со значительной долей объективности, 
необходимой и возможной в эпическом произведении. 

Прозаик, проникая в мир душевных переживаний героя, по-
казывает, что в душе мальчика, испытавшего неизмеримое горе, 
остался неизбывный страх перед внезапностью смерти и опасно-
стями жизни. Он стал по-иному смотреть на мир. Помимо этого 
автор-повествователь от третьего лица также сообщает и о том, 
что, несмотря на глубоко осевшее в душе героя чувство опасно-
сти, ему оказывается не чуждой стоическая самоотверженность. 
Она проявилась в экстремальных ситуациях, требующих быстрых 
решений и смелых поступков, сообразительности, физической вы-
носливости и особой «речной» сноровки. Показателен в этом плане 
эпизод из главы «Подводные камни», где юный сибиряк совершает, 
по сути, явный подвиг, спасая тонущих сплавщиков: «Стало быть, 
надо мчаться в порог одному. Однако не зря же Илька вырос на реке. 
Не зря он уже девяти лет ходил на шесте в лодке. Илька расталкивал 
бревна, направляя лодку меж камней <…>» [Т. 2, с. 90]. 

Посредством приема повествования от третьего лица В. Аста-
фьев комментирует и объясняет течение психологических процессов, 



182 Глава 7

рассказывающих о тех переживаниях, в которых сам герой не может 
разобраться и понять их причины. Речь идет об эпизоде, произо-
шедшем после спасения Илькой сплавщиков: сам того не понимая, 
главный герой испытывает эмоциональное потрясение: «По лицу 
мальчишки текли слезы. Он старался не плакать, но слезы все равно 
катились и катились. Наверно, оттого, что сейчас ему по-настоящему 
сделалось страшно» [Т. 2, с. 92]. Автор позже поясняет причину страха 
Ильки — ведь он знает не понаслышке, что такое погибнуть в воде — 
его мать совсем недавно «насовсем» утонула. Это и служит объясне-
нием тем внезапно нахлынувшим на подростка эмоциям, непонятным 
ему самому и вполне очевидным и объяснимым для автора. 

Из-за нескладывающихся отношений с отцом и мачехой, 
из-за своего сиротства  герой испытывает чувство одиночества, 
отторженности от людей. Страдает от несправедливости нане-
сенных ему обид: «Илька дошел до того, что вскакивал по ночам 
с бессмысленно вытаращенными глазами» [Т. 2, с. 16]. Эти эмо-
ции взращивают в подростке вспыльчивый нрав, желание про-
тивиться всему и всем, неуступчивость, настырность, агрессив-
ность. «Но засел сегодня бес в Ильку и подзуживает, подзуживает: 
не уходи, мол, не уходи, позли мачеху своим присутствием» [Т. 2, 
с. 13]. Показательным в этом плане является эпизод в главе «Бой 
с кровопролитием», где автор подробно описывает мысли и по-
ведение Ильки, его желание нарочно разозлить мачеху: «Паренек 
делает свое дело, помалкивает, но при этом ехидно носом пошмы-
гивает либо передернет плечами, а то заведет глаза к потолку и ядо-
вито ухмыльнется <…> в сощуренных глазах его видна немальчише-
ская ненависть» [Т. 2, с. 12]. 

Такие противоречивые чувства, накапливаясь в его не-
окрепшей юной душе, приводят персонажа к озлобленности: «Ска-
пливалась в сердце злоба капля по капле и вот…» [Т. 2, с. 16]. А она, 
в свою очередь, приводит подростка к спонтанным агрессивным 
поступкам. Филолог О. А. Михайлушкина констатирует это, 
правда, уже по отношению к героям позднего астафьевского рас-
сказа «Пролетный гусь». «Концепт “жестокость”, — полагает иссле-
дователь, — вмещает в себя такие характеристики, как беспощадное, 



Способы воссоздания «диалектики души»  183

безжалостное поведение по отношению к другим людям, а также су-
ровые, тяжелые условия повседневности»1. Жестокость имеет ме-
сто и в герое «Перевала», но «безжалостным» и «беспощадным» 
поведение Ильки назвать нельзя. Интересен в этом плане эпизод, 
изображающий столкновение, произошедшее между мачехой 
и пасынком: подросток случайно едва не убивает мачеху. При этом 
В. Астафьев подробно описывает сумбурные чувства, мысли и состо-
яние своего героя в этот момент: «Илька, унимая дрожь в коленках, 
шепотом твердил: — Так тебе и надо! Так тебе и надо … И в то же вре-
мя радовался, что не насмерть зашиб мачеху» [Т. 2, с. 14]. 

С помощью приема повествования от третьего лица прозаик 
обозначает еще одну проблему, беспокоящую и мешающую герою: 
«Мачеха и отец кляли друг друга, а Илька чувствовал себя в чем-
то виноватым, лишним» [Т. 2, с. 36]. Такое пояснение автора очень 
точно передает душевные переживания подростка, которые явля-
ются верным признаком наличия в его характере чувств вины и не-
нужности. Используя этот традиционный, но продуктивный прием 
в «Перевале», В. Астафьев глубоко проникает во внутренний мир 
молодого героя, в его сокровенные мысли и желания, раскрывает 
истинные причины поведения, проясняет особенности складываю-
щегося характера сибиряка. 

Для того чтобы сфокусировать внимание на внутреннем обли-
ке героя «Стародуба», разнообразить повествование, В. Астафьев 
во многих эпизодах повести отдает предпочтение приему повество-
вания от третьего лица, дополненного несобственно прямой речью 
персонажа и характерологическим повествованием. Разновидности 
сказовой формы организация повествования в русской литератур-
ной классике детально исследованы воронежскими авторами еще 
в 1970-е годы2. В нашей работе мы используем их терминологию 
и подходы к художественным текстам. 
1 Михайлушкина О. А. Вербализация концептов «жестокость», «при-

способленчество», «самопожертвование» в творчестве В. П. Аста-
фьева (на материале рассказа «Пролетный гусь») // Вестник Центра 
междунар. образования Московского гос. ун-та. Филология. Культу-
рология. Педагогика. Методика. 2015. № 4. С. 110. 

2 См. об этом: Мущенко Е. Г. Скобелев В. П. Кройчик Л. Е. Поэтика сказа. 
Воронеж: Издательство ВГУ, 1978. 



184 Глава 7

В ниже приведенном эпизоде авторское повествование ведется 
в целом от третьего лица, но в тексте имеет место отсылка к вос-
приятию и речи героя: «Под шум волокуш, под шелест леса Култыш 
думал о жизни и смерти и, конечно, о тайге. И в который раз таеж-
ный скиталец приходил в этих молчаливых рассуждениях к мысли, 
что великая сотворительница тайга все предусмотрела и все сделала 
правильно» [Т. 2, с. 176]. Ссылки «Култыш думал», «таежный ски-
талец приходил к мысли» указывают на фомирующуюся в прозе 
В. Астафьева сказовую форму повествования, которая в ряде произ-
ведений писателя («Последний поклон», «Царь-рыба» и др.) вскоре 
станет доминирующей. 

Не менее активна в «Стародубе» такая форма сказа, отражаю-
щая и воспроизводящая особенности души героя, как характеро-
логическое повествование. В этом случае нет указания на «авто-
ра», на персонажа, на действующее лицо. Но «отавторское» слово 
оказывается созвучным слову той социальной, этнической среды, 
тому социуму, о котором рассказывается. У В. Астафьева это сво-
его рода «окрашенное» повествование: «Мыс, на котором при-
ютилась деревушка, был накрепко отгорожен от мира горными 
хребтами и урманом — тайгой. Лишь изредка по реке Онье мимо 
деревни проносились на плотах верховские жители, лихорадоч-
но работая скрипучими потесями. Там, в верховьях, по соседству 
с кочевниками-скотоводами, в засушливых степях мыкали горе 
русские переселенцы — это они на сплав уходили и гоняли плоты 
по бешеной Онье, мимо упрятавшихся в горах раскольничьих ски-
тов и сел, очень похожих на Вырубы, угрюмых, потаенных» [Т. 2, 
с. 111].  «Урман», «верховские жители», «потеси», «сплав» — эти 
речения характеризуют обитателей Енисейской Сибири. Ни один 
из них еще не заговорил, не назван именем, не дан крупным пла-
ном, но автор уже как бы обозначил словом их присутствие. Изо-
бражаемое (юг Сибири, верховья Енисея) оказывается в желаемой 
и требуемой гармонии с ориентированным на говор приенисейско-
го жителя характерологическим повествованием автора повести. 

В характерологическом повествовании, как и в несобственно 
прямой речи, слово автора, ориентированное на литературный 



Способы воссоздания «диалектики души»  185

стиль, вполне уместно и возможно. С помощью сочетания этих 
форм повествования, этих речевых пластов В. Астафьев приобре-
тает столь необходимую ему «свободу слова». С ее помощью про-
заик сообщает о спокойствии, отрешенности Култыша, представ-
ляет его как сдержанного, «закрытого» в эмоциональном плане: 
«Да и характера он был уединенного, раздумчивого, не по возрасту 
углубленного», «не от мира сего парнишкой» [Т. 2, с. 136]. «Ха-
рактер», «уединенный», «углубленный», «не от мира сего» — эти 
речения не ассоциируются со словом изображаемого социума, 
и не с речевым образом какого-либо персонажа повести, если 
не считать таким «персонажем» самого автора произведения. Ху-
дожник, органически соединяя свое слово с восприятием и словом 
героя, живописует умение юного таежника замечать малейшее 
движение в тайге, наслаждаться ее гармонией и красотой, уеди-
няться и сливаться с природой: «<…> сидел, просто дышал, впиты-
вал хилой грудью животворные соки земные <…> отыскивал по-
любившиеся ему стародубы и подолгу, не моргая, смотрел на них» 
[Т. 2, с. 119–120]. 

 Параллельно с этим В. Астафьев наделил главного героя «Ста-
родуба» тонкой душевной организацией, некоторой сентименталь-
ностью, робостью. Об этом говорят переданные автором мысли, 
чувства, мечты Култыша, появившиеся в нем благодаря первой 
и единственной влюбленности. Автор с осторожностью описывает 
зародившееся, до сей поры незнакомое, чувство в душе героя: «А оно 
пало в тихую душу парня, и пошли по ней круги, взбаламутилось все 
там» [Т. 2, с. 135]. Писатель показывает неведомое воодушевление, 
подъем сил, и в то же время смущение, которое испытывает Кул-
тыш, как и каждый влюбленный впервые человек: «Ходит по лесу 
Култыш, улыбается <…>. Работать возьмется — откуда сил: черто-
ломит так, что Фаефан Кондратьевич за ним, бывало, не угонится» 
[Т. 2, с. 135]. 

 В характере природного героя «Стародуба» повествование 
от третьего лица высвечивает такие качества души, как смелость, 
бесстрашие, упорство, ярость и безрассудство. Об этом рассказы-
вает эпизод повести, где Култыш, спеша к возлюбленной, решает 



186 Глава 7

в ледоход перейти опасную, горную реку: «А человек на реке все 
шел и шел неустрашимо вперед — грудью на Онью, на людей <…>, 
дерзкий, стремительный!» [Т. 2, с. 137–138]. Астафьев через судь-
бу главного героя повести точно показывает, как сильное чувство 
искренней чистой любви способно преодолеть любые препятствия, 
справиться с невыполнимой задачей, бросить вызов «этакой сили-
ще» полноводной реки и одержать победу. Вместе с тем от одного 
внутреннего состояния  — неимоверного воодушевления, прозаик 
переходит к другому, противоположному  — отчаянию. Так, стол-
кнувшись с крушением своих мечтаний (возлюбленная вышла за-
муж за сводного брата), Култыш, осознавая непоправимость произо-
шедшего, на протяжении всей оставшейся жизни будет испытывать 
душевную муку, отстраненность от семьи и как следствие — непрео-
долимое одиночество. 

По-настоящему одиноким, потерянным, как и Илька из «Пере-
вала», Култыш почувствовал себя после смерти приемного отца — 
единственного близкого для него человека. Не раз автор повествует 
о сильных переживаниях героя, порой даже странных, наполняю-
щих его «детскую» душу: «<…> заслонила эта страшная беда, эта 
непоправимая потеря все на свете <…>. Боялся даже на день моги-
лу оставить. Думал, затоскует без него отец» [Т. 2, с. 135]. Так пи-
сатель с помощью повествования от третьего лица, дополненного 
несобственно прямой речью персонажа («думал, затоскует без него 
отец») показывает сильную эмоциональную привязанность героя 
к воспитавшему его человеку, к памяти о приемном отце. 

Но самую главную, по нашему мнению, и, безусловно, доро-
гую автору повести черту в характере Култыша В. Астафьев отме-
чает в заключительной части повести. Речь идет о нравственных 
принципах главного героя по отношению к природе, в данном слу-
чае — к тайге. «Природопочитание» выступает доминантой в стано-
вящемся характере Култыша, оно является основополагающим эле-
ментом, посредством которого выстраивается весь его внутренний 
мир, взгляды, размышления, поступки. Писатель многократно упо-
минает о деликатном, бережном отношении героя повести к таеж-
ному миру, противопоставляя его мироощущение утвердившемуся 



Способы воссоздания «диалектики души»  187

хищничеству: «Даже без крыльев, без когтей человек все живое ис-
требляет» [Т. 2, с. 176]. 

Астафьев намеренно подчеркивает высокие принципы Култы-
ша по отношению к природе, для того чтобы показать, как сильно 
он отличается от своих односельчан  — ожесточившихся жителей 
Вырубов. Писатель воспроизводит жизнь в экстремальных обстоя-
тельствах, чтобы выявить истинную сущность персонажей повести. 
Потому что, по мнению автора, именно в тяжелых ситуациях, когда 
остро стоят вопросы жизни и смерти, наиболее точно раскрывается 
внутренняя сущность любого человека. Вскрывается истинный ду-
ховный и нравственный заряд каждого. 

В повести «Стародуб» персонажи сталкиваются со страшным 
природным и социальным катаклизмом — засухой и, как следствие, 
голодом. Сложные условия наглядно показали, что вырубчане, ко-
торые яро соблюдали «древлеотеческие устои» и считали себя хра-
нителями истинной веры, столкнувшись с испытаниями, на самом 
деле оказались слабыми, трусливыми и оттого жестокими людьми. 
С самого начала повести прозаик обнажает их истинное лицо: «су-
еверие да “древлеотеческие устои” не знают жалости», повествуя 
об их решении обречь на погибель, на «жертву» мальчишку, слу-
чайно принесенного рекой к их берегу. Затем В. Астафьев развивает 
эту тему, усиливая ее различными подтверждениями их бессерде-
чия и жестокости: намерение принести в жертву «Тита безродного», 
убийство старика-киргиза и его внука, пренебрежение и ненависть 
к незнакомым людям и т. д. 

Все это необходимо прозаику для того, чтобы показать, на-
сколько сильно от мира выродившихся Вырубов отличается глав-
ный герой, с его «детской, легкой» душой, бережным отношением 
к природе, к человеку, ко всему живому. Доказательством этому 
служит внутренний мир Култыша и свет, исходящий из него. Даже 
в тяжелые времена Култыш остается верным своим принципам и де-
ликатно-бережному отношению к природе, к миру тайги. В. Аста-
фьев показывает, как трудно дается молодому таежнику охота 
на зверя ради спасения и пропитания своих односельчан. Писатель 
так характеризует душевные терзания героя по поводу добытого им 



188 Глава 7

марала: «И этого не тронул бы ради себя. <…> Он ведь там у рас-
сола и лежал. <…> Доверился. А я его…» [Т. 2, с. 145]. Повествова-
ние от третьего лица дополняет эту и подобные характеристики ге-
роя. «А Култыша, как он ни противился, влекло туда, где Клавдия. 
Себе же он объяснял это тем, что в нем жила неистребимая любовь 
к памяти отца. Но была, конечно же, была и другая причина. И чем 
больше тянуло его в этот дом, тем реже он появлялся в селе» [Т. 2, 
с. 140]. Благодаря таким эпизодам недоступный для героя психоло-
гический «самоанализ» производит «за него», «вместо него» про-
заик, создается гармония слова автора и его героя, достоверность 
текста сохраняется, психологизм повествования усиливается. 

Подобного рода терзания души героя позволяют говорить 
об отсутствии в характере Култыша таких несимпатичных для ав-
тора черт, как стяжательство, алчность, жажда наживы. И свиде-
тельствуют о наличии благородства, честности и совестливости 
по отношению и к людям, и к природе. Доказывает это утверждение 
и мнение сводного брата Култыша — Амоса. Тот считает своего бра-
та глупым человеком по той причине, что он беден, а с его «<…> сно-
ровкой озолотеть можно! Умна голова, да дураку досталась [Т. 2, 
с. 160]. Но почитание тайги и строгое соблюдение таежных законов 
говорит о главном герое повести как о человеке с твердыми жиз-
ненными принципами. Об этом вновь свидетельствуют рассужде-
ния от третьего лица — от имени Амоса о брате Култыше: «Для него 
Бог — тайга и превыше всего — таежный закон» [Т. 2, с. 149]. Так, 
посредством приема традиционного для русской литературы по-
вествования от третьего лица, прозаику удается показать те черты 
характера молодого таежника, которые затруднительно сформу-
лировать и осознать самому персонажу, которые свидетельствуют 
о его духовной чистоте, жизненных принципах, кои в полной мере 
раскрывают его нравственную силу. 

Проза В. Астафьева 1950–1960-х годов получила с течением вре-
мени целый ряд характеристик, задачей которых было определить 
принадлежность писателя к какому-либо направлению, течению. 
Попытаемся в них разобраться. Наибольшей распространенностью 
обладает точка зрения, сближающая В. Астафьева с «лирической 



Способы воссоздания «диалектики души»  189

прозой». В это течение русской прозы традиционно включают 
(кроме самого В. Астафьева) О. Берггольц, А. Яшина, В. Солоухина, 
Ю. Казакова, некоторых других писателей. Хронологически этот ли-
тературный феномен практически совпадал с временем рождения 
«деревенской прозы», оказался родственным ей, но далеко не во всем. 

Суть сближения В. Астафьева с лирической прозой вполне 
оправдана, она связана с жанрово-родовой спецификой его про-
зы этого времени. От «лирики», ее родовых свойств в произве-
дения В. Астафьева перешло непосредственное воспроизведение 
эмоций, чувств, переживаний, мыслей автора. «Я люблю родную 
страну свою, хоть и не умею сказать об этом, как не умел ког-
да-то и девушке своей сказать о любви» [Т. 2, с. 258]. Это фраза 
из финала повести «Звездопад». Лирическое «я», вкупе с харак-
терной для стихотворной лирики инверсией, вместе со сравнени-
ем одного чувства с другим (своеобразное «удвоение» названных 
чувств), указывают на родство этого малого, но характерного 
для повести фрагмента с лирикой. Но эта фраза является итого-
вой, входит в состав своеобразного эпилога об истории, событи-
ях фронтовой и госпитальной юности героя, составляет, помимо 
лирической, и эпическую струю повести. Дополняет принадлеж-
ность к эпосу и прозаическая форма повествования, характерная 
в абсолютном большинстве случаев для эпических произведений. 
Доказывает синтетическую форму астафьевской прозы и явление 
в его последующем творчестве «затесей»  — небольших по объ-
ему зарисовок, этюдов, своеобразных «стихотворений в прозе». 
Доказательством этого синтетизма оказываются и достаточно 
объемные отдельные произведения («Ода русскому огороду», 
«Веселый солдат» и др.), главы-рассказы из структуры некото-
рых в целом синтетических по жанру произведений («Последний 
поклон», «Царь-рыба» и др.). 

Однако полного, «стопроцентного» совпадения астафьевской 
прозы с «лирической прозой», конечно же, нет. Так, для прозы 
О. Берггольц («Дневные звезды»), А. Яшина («Угощаю рябиной»), 
некоторых других феноменов этого продуктивного литературно-
го течения в целом не свойственна зарождающаяся уже на раннем 



190 Глава 7

этапе эволюции В. Астафьева традиционалистская система идей, 
мотивов, деталей «биографии» автора и героя. «Я родился при све-
те лампы в деревенской бане. Об этом мне рассказала бабушка. Лю-
бовь моя родилась при свете лампы в госпитале. Об этом я расскажу 
сам» [Т. 2, с. 183]. «Деревенская баня» и «бабушка» здесь детали 
далеко не случайные, а указывающие не столько на конкретный 
бытовой локус, сколько на духовную родину (деревня) главного ге-
роя. Синтаксический параллелизм («об этом мне рассказала бабуш-
ка»  — «об этом я расскажу сам»)  — не только прием лирической 
поэзии, но и отсылка к сознательному стремлению В. Астафьева 
к жизненной правдивости, достоверности, своеобразная «клятва» 
самым дорогим для автора и героя именем — «бабушка». 

Что касается В. Солоухина и его «Капли росы» (1960), то здесь 
много общего его лирической прозы со складывающейся «де-
ревенской прозой»,  — повествование о русской деревне от име-
ни лирического «я», этнографичность, элегическая тональность. 
Но, несмотря на элегичность и лиризм повествования, у В. Соло-
ухина в «Капле росы» доминирует не свойственная для «деревен-
щиков» симпатия к «индустриализации» деревенской жизни: «Ни 
этих серпов, ни поясков из соломы, ни крестцов, по двадцать одно-
му снопу в крестце, ни этих укладываний снопов на телегу, ни этих 
приводов, вращаемых лошадьми…. Просто выходят на поля ком-
байны (их пять в нашем колхозе) и за несколько дней делают все 
то, что называлось непридуманным, но где-то в глубине России, 
в глубине народа рожденным словом “страда”»1. Практически вся 
«деревенская проза» от С. Залыгина и А. Солженицына до В. Рас-
путина и В. Крупина колхозную «индустриализацию» деревни вос-
принимала как губительное насилие над традиционным аграрным 
укладом русской жизни. В. Солоухин придет к близким оценкам 
позднее. Но в «Капле росы» больше иронии в адрес традиционного 
уклада, чем ностальгии по уходящей деревне. Отличает В. Солоухи-
на от складывающейся в это время стилевой манеры астафьевской 
прозы и некоторая «раздвоенность» повествования. В самом начале 

1 Солоухин В. Капля росы. [Электронный ресурс]. URL: https://azbyka.
ru/fiction/kaplya-rosy/ (дата обращения: 22.08.2023).



Способы воссоздания «диалектики души»  191

повести В. Солоухин замечает: «Да, в книге много людей, несколько 
десятков человек, но я не выдумывал их, ибо как я могу выдумать 
олепинского жителя, если все олепинские жители известны по име-
ни, отчеству и фамилии!»1

Но лирическое «я» внезапно меняется на «мы», а эти формы 
меняются на отстраненное в некоторой степени объективирован-
ное «вы»: «Вы проснетесь позже, часов в девять, десять, когда 
в поля и луга нахлынет зной и все высушит и все погасит, и вы бу-
дете думать, что таким всегда и бывает окружающий вас мир, не по-
дозревая о том, что еще три-четыре часа назад он был настолько 
другим, насколько, например, цветущий куст сирени или вишенья 
отличается от нецветущего. Ведь тому, кто никогда не видел цве-
тения вишневого сада, невозможно, глядя на голые кусты, вооб-
разить, как бывает в цветущем вишневом саду»2. Вероятно, В. Со-
лоухин перемежает эти «я», «мы», «вы» с целью разнообразить 
повествование. Но рядом с лирическими эпизодами оказывается 
отстраненное повествование, в котором изображаемое не сливает-
ся с лирическим «я», а находится вне этого «я», объективируется. 
Это нарушает гармонию текста в целом, делает его «разнотональ-
ным», дисгармоничным. 

Конечно же, у «Звездопада» В. Астафьева одно время рожде-
ния с «лирической прозой» указанных авторов: их перечисленные 
выше произведения увидели свет в 1959–1965 годах. Их сближает 
близкая форма «я-повествования», ретроспективная композиция, 
но это ни в коей мере не делает астафьевскую повесть подражатель-
ной, не лишает ее своеобразия. 

Существует соблазн использовать в качестве синонима понятия 
«лирическая проза» понятие «исповедальная проза». К этому про-
воцирующе подталкивает семантическая близость ключевых лек-
сем этих понятий: «исповедальный» — «лирический». Но что ка-
сается «исповедальной литературы», то В. Астафьев выразил к ней 
позднее, как уже отмечалось выше, свое ироническое отношение. 

1 Солоухин В. Капля росы. [Электронный ресурс]. URL: https://azbyka.
ru/fiction/kaplya-rosy/ (дата обращения: 22.08.2023). 

2 Там же. 



192 Глава 7

Но, может быть, он, не будучи ни критиком, ни историком ли-
тературы, заблуждается на сей счет? Тогда вполне уместно дать 
слово известному литературному критику Н. Ивановой, которую 
в антипатии к «исповедальной прозе» заподозрить трудно. С вы-
соты более чем шестидесятилетней дистанции, характеризуя прозу 
журнала «Юность» конца 1950-х — начала 1960-х годов, она дает 
достаточно полный список писателей этого течения: «<…> двух-
томную антологию “Юности” за десятилетие открывал Василий 
Аксенов, а дальше по алфавиту — Аркадий Арканов, Василь Быков, 
Анатолий Гладилин, Фридрих Горенштейн, Григорий Горин, Евге-
ний Евтушенко, Фазиль Искандер, Анатолий Кузнецов, Анатолий 
Приставкин… Можно сказать, основали и упрочили исповедальную 
прозу. Их вклад был решающим в репутации журнала»1. Как ви-
дим, никого из представителей течения «лирической прозы» в спи-
ске уважаемого критика нет. Видимая внешняя «синонимичность» 
понятий «лирическая», «автобиографическая», «исповедальная» 
снимается историко-литературной и идеологической конкретикой. 

Своеобразным синонимом понятия «исповедальная проза» 
была так называемая «молодежная проза» рубежа 1950–1960-х 
годов, естественно, что ее составляли в основном те же имена. Эти 
писатели (А. Рыбаков, В. Аксенов, А. Гладилин и др.) были явно 
привержены «европейской иерархии ценностей», ставящей на пер-
вое место идею самоутверждения личности. Складывающаяся «де-
ревенская проза» обращена к русским традициям и традиционным 
национальным ценностям (долг и ответственность в их числе) — от-
сюда и внимание «деревенщиков» к фольклору, старине, своеобраз-
ная еще складывающаяся «этнографичность». Вместе с тем в то вре-
мя эти отличия вряд ли в полной мере были осознаны и обществом, 
и самими писателями, так как и те, и другие открыто или подспудно 
оппозиционировали официальной соцреалистической эстетике. 

Да, как и в «лирической прозе» в целом, как и в «молодеж-
ной» («исповедальной») литературе, в прозе В. Астафьева рубежа 

1 Иванова Н. Литературное селфи на фоне двух эпох. Оттепель 
как объект автобиографического письма // Знамя. 2023. №  1. 
С. 187. 



Способы воссоздания «диалектики души»  193

1950–1960-х годов имеет место исповедально-лирическая компози-
ция, лиризованная форма повествования, предполагающая слияние 
автора-повествователя и главного героя. Но существеннее для опре-
деления складывающейся специфики астафьевского стиля оказыва-
ется то, с какой целью и насколько обоснованно и часто использо-
валась эта распространенная в то время форма. 

У В. Астафьева эта форма повествования служит созданию ат-
мосферы достоверности: автор-повествователь сам, без объективи-
рованных героев («без третьих лиц») повествует о происходящем, 
создается эффект «автодокументальности». Во-вторых, эта форма 
повествования способствовала институализации нового астафьев-
ского героя  — молодого сибиряка, обладающего крестьянскими 
корнями: он сам повествует о себе и происходящем. 

Вдобавок к этому синтез повествования от имени лирическо-
го «я» с повествованием объективированным в зрелом творчестве 
прозаика («Ода русскому огороду», «Царь-рыба», «игарские» 
главы-рассказы «Последнего поклона», «Печальный детектив», 
«Жизнь прожить» и др.) способствовал рождению новой жанро-
во-стилевой формы  — сказово-лирической, когда слово автора 
оказывается родственным слову героя в силу «биографической» 
близости фигуры автора и этносоциальных характеристик его 
персонажа. 

В-третьих, этот способ повествования в значительной мере 
способствует изображению души, психологии главного героя. Здесь 
будет уместно вспомнить о зарождении русской психологической 
прозы: чтобы достовернее и выразительнее изобразить душу Печо-
рина, М. Лермонтов использует форму его «дневника», написанно-
го, естественно, от имени «я» главного героя. 

В-четвертых, эта форма повествования не «отменяла» в прозе 
В. Астафьева иных способов организации текста. Адекватность спо-
соба изображения изображаемому феномену, вероятно, составляет 
одну из основ гармонии художественного произведения. 

Лиризованный, от имени «я» автора-повествователя, спо-
соб организации текста создает эффект достоверности создан-
ной писателем психологической картины. Связано это с тем, 



194 Глава 7

что действующий персонаж («актант») сам является автором пове-
ствования («скриптором») о своих чувствах и переживаниях. Такой 
рассказ часто может приобретать характер исповеди, посредством 
которой значительно усиливается художественное впечатление. 
Закономерно,  что  многие  произведения «молодежной  прозы»  (и 
не тождественной ей «лирической прозы» конца 1950–1960-х го-
дов) получили по свойственной им манере письма «уравнивающее» 
эти разные течения определение «исповедальная проза». Эта пове-
ствовательная форма применяется главным образом тогда, когда 
в произведении — лишь один главный персонаж, за мыслями, чув-
ствами, эмоциями которого следит автор, а «остальные персонажи 
второстепенны, и их внутренний мир практически не изобража-
ется»1. Для В. Астафьева в ряде произведений («Звездопад», «По-
следний поклон», «Ода русскому огороду», «Царь-рыба», «Веселый 
солдат» и др.) этот способ организации текста стал доминирующим. 

Этот прием В. Астафьев выработал и активно использует уже 
в первой военной повести «Звездопад». Автор-повествователь здесь 
«сливается», соединяется с главным героем повести  — Мишкой 
Ерофеевым. Герой астафьевской лирической повести от первого 
лица рассказывает читателю о жизни, о чувствах, мыслях, эмоциях, 
душевных переживаниях и тем самым раскрывает свой внутренний 
мир, дает свою оценку происходящим событиям. Такое повествова-
ние от лица девятнадцатилетнего юноши, чей процесс становления 
характера форсируется военным временем, позволяет максималь-
но полно и четко понять и прочувствовать все то, что происходит 
в мыслях и душе молодого человека. Так, с помощью рассказов 
о своих мыслях, чувствах, эмоциях, переживаниях, воспоминаниях, 
возникающих в тот или иной момент, организуется вся повествова-
тельная ткань повести «Звездопад». 

Повествуя о себе, юноша предстает как натура тонко чувствую-
щая и романтическая. Об этом свидетельствуют и начинающие по-
вествование повести рассуждения героя о любви в целом, и о встрече 

1 Бочаров С. Г. Характеры и обстоятельства // Теория литературы: Ос-
новные проблемы в историческом освещении. В 3-х т. Т. 1. М.: Изд-
во Акад. наук СССР, 1962. С. 50. 



Способы воссоздания «диалектики души»  195

со своей первой любовью, и затем подробные описания понравив-
шейся ему девушки, возникшие во время и после этого события ощу-
щения, чувства, мысли. Вероятно, поэтому с особой лиричностью 
живописует астафьевский герой-повествователь Мишка Ерофеев 
свою первую встречу с Лидой: «И тут я увидел ее темные глаза с осле-
пительно яркими белками, разлетевшиеся на стороны брови, изогну-
тые ресницы, слегка припухлую, нравную губу, тоненькую шею <…>. 
И еще на девушке была кофточка, тоже завязанная черной тесемоч-
кой, как шнурок у ботинка — двумя петельками. А повыше петельки 
дышала ямка» [Т. 2, с. 185]. Возвращаясь к сказанному ранее, заме-
тим, что отсутствие деталей портрета самого Мишки мотивировано 
в повести и тем рационально объяснимым обстоятельством, что ге-
рой-рассказчик видит в большей степени внешность окружающих 
и в наименьшей степени самого себя. Мысли же и чувства героя-рас-
сказчика, напротив, естественным образом превалируют в повести 
над чувствами и переживаниями остальных персонажей. 

Подробно рассказывает герой о ярких ощущениях, возникших 
при этой встрече. Они тоже свидетельствуют о его ранимости, чув-
ствительности: «Мне было до жалости приятно смотреть на нее 
и хотелось плакать» [Т. 2, с. 185]. В рассказах о самом себе, о своей 
довоенной жизни герой «Звездопада» предстает как человек с ве-
селым нравом, добродушный шутник, талантливый «посказитель», 
знающий множество песен и любящий их исполнять. Но когда дело 
касается любви, то он, как и любой юноша («парубок», как он сам 
себя называет), при разговоре с понравившейся ему девушкой ис-
пытывает чувство неловкости, становится робким и несмелым: 
«А я лихорадочно соображал: не сделал ли опять что-нибудь нелов-
кое?» [Т. 2, с. 187]. 

Благодаря такому приему психологизма, как лиризованное пове-
ствование от первого лица, в повести создается не только образ моло-
дого, веселого, чувствительного, робкого «солдатика», но человека, 
которому пришлось за свою недолгую девятнадцатилетнюю жизнь 
столкнуться со многими трагическими событиями, связанными с вой-
ной и с сопутствующими ей реалиями. Повидав немало, Мишка Еро-
феев и сам, как уже отмечалось, оказывается неплохим психологом, 



196 Глава 7

он хорошо разбирается в поступках, совершаемых другими людьми. 
Видит то, что другие не замечают. Так, герой «Звездопада» догадыва-
ется, по какой причине одолевают муки совести лежащего с ним в од-
ной палате командира разведчиков Гусакова, который испытывает 
особое беспокойство за единственного уцелевшего солдата из своей 
группы разведчиков. Такое отношение старшины к тяжело раненно-
му понятно Мишке Ерофееву: «Что-то, видать, не додумал, не догля-
дел Гусаков, перед тем как идти в поиск, и вот всячески выслуживает-
ся за всю перебитую группу перед Антипиным» [Т. 2, с. 188]. 

Ведя повествование от первого лица в повести «Звездопад», ге-
рой открывает еще несколько черт своего характера — жалостливость, 
сострадание, заботливость, такт. Они проявляются в его отношениях 
с людьми, с близкими, или едва знакомыми. Так, показательны чув-
ства Мишки Ерофеева, которые он испытывает в момент разговора 
с девушкой Женей. Из разговора он узнает о ее полной драматизма 
судьбе, о том, что она сирота. Мишка прекрасно понимает, что если 
бы не война, то Женя могла бы стать талантливой художницей и счаст-
ливым человеком. Но сильнее всего он переживает за душевное состо-
яние своей новой знакомой, за то, что она может пойти по опасному 
пути и обречь себя на новые страдания и унижения. Герой повести ис-
пытывает сострадание и жалость, ему горько осознавать, что человек 
не может или не хочет бороться за свою счастливую жизнь: «<…> мне 
было так жалко эту девушку, так жалко!» [Т. 2, с. 243]. 

Не меняя назидательного тона, Мишка Ерофеев пытается об-
разумить девушку, воодушевить ее, но понимая, что его слова 
бездейственны, с чувством сострадания и удрученности задается 
мучительными для себя вопросами: «Что я тут мог сделать? Чем 
помочь?» [Т. 2, с. 244]. Героя «Звездопада» угнетает собственное 
бессилие, он сильно расстраивается из-за того, что ничем не может 
помочь этой юной девушке. Такие сильные чувства, переживания 
по поводу едва знакомого человека обнаруживают в Мишке Ерофе-
еве наличие твердых жизненных принципов, а также способность 
заботиться о людях, брать на себя ответственность за их судьбу. 

Помимо приведенного эпизода об этих симпатичных проза-
ику свойствах души героя «Звездопада» свидетельствует и другой 



Способы воссоздания «диалектики души»  197

фрагмент повести. Речь идет о последнем вечере перед выпиской 
из госпиталя и прощальном разговоре с Лидой, в ходе которого 
девушка предлагает способ отложить выписку и продлить их завя-
завшиеся романтические отношения. Этот эпизод, на наш взгляд, 
является наиболее репрезентативным в плане обнаружения нрав-
ственных качеств молодого героя. Так, несмотря на сильные чув-
ства, испытываемые к своей возлюбленной, несмотря на желание 
быть с ней как можно дольше, Мишка Ерофеев решительно отка-
зывается от ее заманчивого предложения. Он преодолевает со-
блазн (обманом остаться в госпитале) и тем самым подтверждает 
преобладание мужества и стоической самоотверженности в сво-
ей сложившейся натуре. В. Астафьев так описывает от лица героя 
этот мучительный выбор между долгом, совестью и естественной 
человеческой потребностью в любви, желанием счастья: «— Лид-
ка, опомнись! Что ты несешь? <…> Мне было страшно. Мне жутко 
было. Меня озноб колотил. <…> Боже ж ты мой, Мишка, держись! 
<…> Нельзя такую девушку позорить» [Т. 2, с. 250]. И в этом же эпи-
зоде герой повести объясняет, почему он все же выдержал и не со-
гласился на обман: «Стыдился бы я рассказывать о своей любви. 
Я презирал бы себя всю жизнь» [Т. 2, с. 250]. 

Такой прием раскрытия души героя, как повествование от пер-
вого лица, В. Астафьев использует для того, чтобы максимально 
правдоподобно отобразить мысли, чувства и эмоции, испытывае-
мые молодым героем в важные моменты жизни, достоверно и пол-
ноценно раскрыть все коллизии, происходящие в судьбе юного сол-
дата, отразить его этические принципы и нравственные ориентиры, 
проследить борьбу с самим собой. 

Этот прием психологизма оказался развит прозаиком и при рас-
крытии характера героя в «Последнем поклоне». Элементы сказа 
органично сочетаются в повести с лирическим словом, звучащим 
от лица автобиографического героя, создавая неповторимый эф-
фект сказово-лирического повествования. С его помощью, орга-
низуя повествование от лица автобиографического героя Витьки 
Потылицына, прозаик создает образ, наделенный, как и все моло-
дые герои исследуемого периода, самыми различными свойствами 



198 Глава 7

складывающегося характера. Так, посредством повествования 
от первого лица герой «Последнего поклона» предстает как юный 
человек со всеми свойственными этому возрасту психологическими 
особенностями1. Повествуя о внутреннем мире героя, В. Астафьев 
сосредотачивается на таких чертах его характера, как душевная тон-
кость, впечатлительность, обидчивость, детская ранимость: «Долго 
сидел я в уголочке завозни и слизывал крупные слезы <…>. Мне хо-
телось <…> умереть всеми заброшенным и забытым и чтобы потом 
всем было жалко меня» [Т. 4, с. 13]. 

Вместе с тем писатель позволяет судить о Вите Потылицыне 
и как о человеке мудро мыслящем, хорошо понимающем суть зем-
ной жизни: «Ушел человек, и жизнь в этом месте остановилась. 
Но деревня-то жила, подрастали мы, ребятишки, на смену тем, кто 
уходил с земли» [Т. 4, с. 20]. 

Обнажая мечты и надежды героя, прозаик в «Последнем покло-
не» вновь поднимает тему сиротства, обездоленности детей, остро 
нуждающихся в любви и заботе. Так, через повествование от пер-
вого лица становится известно о самом главном желании подрост-
ка — о желании и мечте воскресить погибшую в Енисее мать. Витя 
Потылицын рассказывает легенду о волшебном цветке, при помо-
щи которого можно осуществить любую мечту: «<…> можешь даже 
пробраться на кладбище и оживить свою родную мать и матерей 
всех осиротелых ребят» [Т. 4, с. 14]. 

Вместе с тем этот прием дает возможность автору поведать 
о таком свойстве героя, которое обычно присуще для людей взрос-
лых  — о его склонности к пространным размышлениям о слож-
ности человеческой жизни: «Лежал, думал, пытался постигнуть 
человеческую жизнь» [Т. 4, с. 17]. В. Астафьев наделяет сознание 
героя повести чувством неприязни к смерти, к войне: «Я так много 
увидел потом смертей, что не было для меня более ненавистного, 
проклятого слова, чем “смерть “» [Т. 4, с. 21]. Со значительной до-
лей уверенности можно утверждать, что в «Последнем поклоне», 

1 См. подробнее: Слобожанинова  Л. М.  Повествование от первого 
лица в повести В. Астафьева «Последний поклон» // Проблемы сти-
ля и жанра в советской литературе. 1974. Сб. 5. С. 113–132. 



Способы воссоздания «диалектики души»  199

как и в «Звездопаде», прозаик через главного героя с помощью по-
вествования от первого лица выражает свои собственные взгляды 
и убеждения. 

Такой прием психологизма, как сказово-лирическое повество-
вание от первого лица, в повести «Последний поклон» призван рас-
крыть доминантные качества личности молодого героя. Механизм 
такого типа повествования одновременно прост и сложен. Сказ тре-
бует ориентации на слово и восприятие «демократического» — про-
стонародного героя, ориентирован на использования диалектизмов 
и просторечия. Лиризованное повествование ориентировано на ли-
рического героя, близкого автору  — носителю литературных норм 
языка. У В. Астафьева эти две разных фигуры сливаются в одну: его 
лирико-автобиографический герой близок автору, оставаясь «носи-
телем» слова персонажа, порожденного субэтнической культурой 
Сибири. Астафьев не прибегает к маске, фигуре заезжего гостя, увле-
ченного «музейными» занятиями, как это делает Ф. Абрамов в сво-
ей лирической повести «Деревянные кони», ни к каким другим «ма-
скам». Такое отсутствие «дистанции» между автором и героем, между 
автором и изображаемой средой делает форму повествования в «По-
следнем поклоне», в «Оде русскому огороду», в «Царь-рыбе», в неко-
торых других произведениях В. Астафьева предельно естественной, 
безыскусной. Характерно, что к «чистому» сказу, с фигурой просто-
народного персонажа в основе повествования, Астафьев обратится 
лишь в прозе середины 1980-х годов, в рассказе «Жизнь прожить». 
Сказово-лирическое повествование позволило В. Астафьеву проник-
нуть во внутренний мир взрослеющего человека, правдиво отобра-
зить разнородность, порой противоречивость его чувств и мыслей. 

Казалось бы, найденный в «Звездопаде» способ организа-
ции повествования от первого лица, совпавший с аналогичны-
ми или близкими композиционными приемами «исповедаль-
ной» («молодежной») и «лирической» прозы, должен привести 
к тому, что эта форма повествования вытеснит из произведений 
писателя все другие формы повествования. Но в создававшей-
ся сразу вслед за «Звездопадом» повести «Кража» (задержанной 
в публикации) В. Астафьев не менее результативно использует 



200 Глава 7

прием повествования от третьего лица. С его помощью прозаик 
выводит на первый план молодого героя, история которого при-
ходится на неспокойную эпоху социальных катаклизмов двадца-
того века. 

Так, В. Астафьев в прозе исследуемого периода, во многом во-
преки сложившемуся «исповедальному» дискурсу, широко и уве-
ренно использует для создания и раскрытия характеров героев рас-
пространенный в художественной литературе прием психологизма 
как повествование от третьего лица. Он имеет свои особенности 
в плане изображения внутреннего мира. По справедливому заключе-
нию А. Б. Есина, именно такой прием позволяет писателю без всяких 
помех изображать тайное тайных внутреннего мира героя и показы-
вать его наиболее подробно. Литературовед уверен, что при нали-
чии в произведении приема повествования от третьего лица, «для 
автора нет тайн в душе героя — он знает о нем все, может проследить 
детально внутренние процессы, объяснить причинно-следственную 
связь между впечатлениями, мыслями, переживаниями»1. 

Характерно, что герой «Кражи» Толя Мазов, как и его предше-
ственники Илька из «Перевала», Култыш из «Стародуба», Мишка 
из «Звездопада», практически не имеет отчетливых портретных 
характеристик, точнее — они минимизированы. В «Звездопаде» та-
кой редкой для Астафьева портретной деталью оказывается специ-
ально отпущенный в скитаниях по госпиталям Мишкин чуб: «<…> 
я был переведен из армейского госпиталя, где и начал отращивать 
чуб» [Т. 2, с. 195]. Более десяти лет спустя после появления в пе-
чати повести, в 1972 году в письме к В. И. Ермакову писатель так 
прокомментирует присланную ему фотографию военной поры: 
«Потом мне прислали фотографию военных лет, в госпитале фото-
графировался, этакий молодой, чубатый, тыристый»2. Выразитель-
ные детали внешности героя воспроизводят яркие, подтвержденные 
биографическими материалами, детали внешности автора повести. 
1 Есин А. Б. Психологизм русской классической литературы. М.: Флин-

та: Московский психол.-соц. ин-т, 2003. С. 50. 
2 Письма В. П. Астафьева В. И. Ермакову (1971–1979) / под ред. 

В. М. Ярошевской, сост. М. М. Ермакова. Красноярск: ООО «Изда-
тельство Поликор», 2018. С. 41. 



Способы воссоздания «диалектики души»  201

Возможно, что причиной «невнимания» автора к другим, «посто-
ронним» для сюжета повести деталям внешности героя, является, 
как и у абсолютного большинства русских писателей, отсутствие 
у В. Астафьева стремления к «самолюбованию». Вероятно, тот же 
мотив имеет место и в избрании объективированного (от третьего 
лица) повествования о судьбе Толи Мазова, за которым стоит сам 
автор-повествователь. В. Астафьеву начала 1960-х годов, види-
мо, показалось излишне сентиментальным повествование о самом 
себе от первого лица: акцентируемая писателем сибирская суро-
вость и мужественность — это свойства не только его героев. Лишь 
к исходу 1970-х годов главы «Последнего поклона»  — «Бурундук 
на кресте», «Карасиная погибель», «Без приюта»  — окажутся об-
ращенными к этому драматическому для автобиографического ге-
роя времени и будут написаны от первого лица. Но к тому времени 
«посуровеет» и вся «деревенская проза», ее традиционалистская на-
правленность приобретет четкие очертания. 

 Скупые детали внешности персонажа включают у В. Астафье-
ва, однако, деталь главную  — усыхающую руку Мишки Ерофее-
ва: «Она висит, ровно чужая. Пальцы на ней усохли и пожелтели. 
Мертвая рука» [Т. 2, с. 195]. Позднее к этим двум «портретным» 
деталям присоединится «юбка», изготовленная «ранбольными» 
от безысходности из одеяла, а в заключительной части — бывшее 
в употреблении обмундирование и стриженная наголо Мишкина го-
лова. Сцена последнего свидания усиливает впечатление от далеко 
не «фасонистого» вида Мишки: «Она рванулась ко мне навстречу, 
и я рванулся было к ней, но вдруг увидел себя чьими-то чужими, 
безжалостными глазами, в латаных штанах, в огромных, расшле-
панных ботинках, в обмотках, в ветхой гимнастерке, безволосого, 
худого» [Т. 2, с. 254]. 

Такая минимизация деталей внешности главного героя повести 
необходима прозаику для одновременного достижения нескольких 
целей. Первая среди них заключается в том, чтобы показать суро-
вое,  мужественное,  самоотверженное, обусловленное обстоятель-
ствами войны,  отношение  рассказчика-повествователя, являюще-
гося одновременно главным героем, к самому себе, дабы не впасть 



202 Глава 7

в излишнюю сентиментальность. Вторая среди них — акцентирова-
ние общего во внешности и судьбах всех «фронтовых побратимов». 
Не менее важной целью, на наш взгляд, является акцентирование 
яркой индивидуальности души, психоэмоционального «портрета» 
главного героя, индивидуальности, противопоставленной его «по-
хожести», сходству с другими «ранбольными». Он потому интересен 
и симпатичен студентке и «сестричке» Лиде, что его характеризует 
начитанность, развитый интеллект, значительная эрудированность. 
Но превыше всех других качеств оказывается совестливость Миш-
ки. Он ни за что не хочет и не может даже ради любви поступиться 
долгом солдата. Психологизм образа, достоверность деталей психо-
логии персонажа, смысловая весомость его слова вытесняют в дан-
ном случае внимание к важным, но факультативным в сложившихся 
обстоятельствах деталям его внешности. 

Астафьевский главный герой раскрывается в основном через со-
бытия и через размышления о собственных поступках и поступках 
фигур его окружающих, через его участие в событиях и через их пе-
реживание, при помощи повествования о его внутреннем мире, о его 
пристрастиях, намерениях. 

 На протяжении всей повести прозаик, повествуя о герое, как буд-
то бы нащупывает наиболее сильные и слабые (их крайне мало) сто-
роны его натуры, намеренно акцентируя уже возникшую в предше-
ствующих произведениях 1950–1960-х годов мысль о том, что в юном 
человеке в равной мере уживаются и добро и зло. Так, реализуя дан-
ный посыл в «Краже», В. Астафьев предельно четко описывает ха-
рактерологические особенности личности Толи Мазова, поручая это 
третьему (после автора и героя) оценивающему лицу — Валериану 
Ивановичу Репнину  — заведующему детским домом: «Сложный 
мальчишка. И хороший и плохой. Без середины» [Т. 2, с. 317]. 

Развивая эту мысль в других эпизодах повести, прозаик по-раз-
ному характеризует Толю Мазова, имея цель максимально показать 
его детски нестабильную душевную организацию: «Чувствитель-
ный, нервный мальчишка <…>» [Т. 2, с. 290], а также подчеркивает 
его противоречивость: «<…> очень раним, порывист, порою жесток 
<…>» [Т. 2, с. 336]. 



Способы воссоздания «диалектики души»  203

 Обращает на себя внимание определенное сходство в поведе-
нии героя «Кражи» и главного персонажа «Перевала». Толя Мазов 
таким же способом, как и Илька Верстаков, выражает свою раздра-
женность, обиду. Он также строптив и в любой сложной ситуации 
стремится к одиночеству: «У Толи было в характере: чуть что не-
ладно — из дома долой, хоть в злобе, хоть в тоске, на улицу, к реке, 
в лес. И там, в одиночестве, он чаще всего успокаивался либо совсем 
уж погружался во мрак и делался невыносимо вредным, злым, до-
саждал кому только мог» [Т. 2, с. 361]. Такое сходство, возможно, 
происходит по той причине, что молодые герои «Перевала» и «Кра-
жи» больше, чем другие герои повестей и рассказов 1950–1960-х гг., 
близки в возрастном плане. Возможно, и в связи с этим мальчиш-
ки-подростки, изображаемые В. Астафьевым, предельно созвуч-
ны друг другу по душевному складу. В дополнение к этому роднит 
их в немалой степени и сиротство. 

Однако у этих персонажей несколько отличающиеся судьбы, 
да и действие «Кражи» переносится в заполярный Краесветск. По-
этому в повести «Кража» рождается и утверждается еще один яр-
кий вариант молодого героя со сложной психоэмоциональной ор-
ганизацией. Она сопровождает героя на протяжении всей повести 
до самого финального эпизода, в котором происходит окончатель-
ная победа героя над самим собой, над своими страхами, слабостя-
ми. Но до того как окончательно встать на путь добра, решительно 
оставив все дурное, порочное в прошлом, герой «Кражи» постоянно 
испытывает весь спектр чувств, свойственный человеку, готовяще-
муся сделать выбор, совершить поступок, определяющий его сущ-
ность и решающий его дальнейшую судьбу. 

Для того чтобы появилась возможность проследить внутрен-
ний процесс осознания и исправления совершенного, процесс, про-
исходящий в душе юного человека, стоящего на распутье, В. Аста-
фьев сначала «позволяет» герою повести ошибиться, поддаться 
из-за своей «бесшабашности» авторитету взрослых ребят и пойти 
на преступление — косвенное соучастие в краже, осиротившей не-
винных малышей. И лишь после этого прозаик начинает деталь-
ное проникновение во внутренний мир мыслей и чувств подростка, 



204 Глава 7

в душе которого постепенно происходит осознание и четкая диффе-
ренциация плохого и хорошего, подлости и благородства. 

Повествуя о душевных терзаниях героя «Кражи», писатель за-
являет об изначальном преобладании в нем добра. Эта деталь об-
наруживает себя еще в начале повести, когда В. Астафьев говорит 
о том, что Толя Мазов не был приспособлен к воровству: «Но сто-
ило ему войти в магазин и прислониться к карману, в котором таи-
лись деньги, как он вспыхивал, словно брался за горячую железяку, 
а потом бледнел, а потом дрожал» [Т. 2, с. 332]. Этой подробностью 
об эмоциональном состоянии персонажа автор-повествователь уже 
в самом начале повести рушит равновесие между злом и добром, за-
ключенными в душе героя, в пользу доброго начала. Такие качества 
личности Толи Мазова, как его совестливость, неспособность к во-
ровскому «делу», явственно предвещают и предваряют его будущее 
решение вернуть украденные из кассы деньги, спасти обреченную 
на разрушение семью отправленной под арест кассирши. 

В дальнейшем повествовании В. Астафьев и вовсе открыто го-
ворит о том, что у героя «Кражи» есть большой шанс преодолеть все 
препятствия и стать хорошим человеком: «Внутри его появилась 
окаменелость, из которой сочился медленный, тонюсенький клю-
чик. В сердце накатывали перебои, становилось то жарко, то озно-
бом пробирало» [Т. 2, с. 368]. Здесь переданы ощущения человека, 
решившего исправить однажды допущенную им несправедливость. 
«Окаменелость» в данном случае оказывается синонимом твердо-
сти принятого решения. 

Предпосылкой скорого рождения честного человека с твердыми 
духовно-нравственными принципами, становятся присущие герою 
такие черты характера, как любознательность, фантазерство, мечта-
тельность. Через повествование от третьего лица мы узнаем о мо-
лодом герое «Кражи», как о человеке, имеющем неутолимую жажду 
чтения: «Читал он что попало и где попало: в школе, на уроках, но-
чью, зажигая тайком свет» [Т. 2, с. 332]. Такое увлечение позволяет 
герою «Кражи» выделяться на фоне остальных обитателей детского 
дома. Любовь к чтению, к искусству, стремление к новым знаниям 
естественным и самым благоприятным образом расширяет кругозор 



Способы воссоздания «диалектики души»  205

молодого героя, формирует его мировосприятие. Благодаря всему 
этому Толя Мазов получает особое отношение к себе со стороны 
не только ребят, но и людей старшего поколения. Всех сотрудников 
детского дома, которые изначально разглядели сохранившиеся в его 
душе ростки добра и всячески старались их поддержать. 

Таким образом, В. Астафьев в повести «Кража» при помощи 
традиционного для русской литературы приема повествования 
от третьего лица создает образ противоречивого, наделенного про-
тивоположными чертами характера, но все же стремящегося к свет-
лому молодого героя. 

Примечательно, что все охарактеризованные ранее молодые ге-
рои В. Астафьева проходят через противоречивый процесс личност-
ного становления. Многие исследователи склонны считать, что эти 
противоречия свидетельствуют о сложности характера и вместе 
с тем о его развитии: «Сложный характер обычно проявляется 
в динамике, неоднозначности, внутренней эволюции»1. Часто раз-
вивающийся сложный характер наделен внутренним конфликтом, 
который в литературоведении именуется психологическим. Он воз-
никает в случае, «когда желания человека вступают в противоречие 
с его совестью»2. 

Такой конфликт определяется противостоянием разных, порой 
взаимоисключающих категорий. Герой, в характере которого об-
наружился внутренний конфликт, испытывает душевные метания, 
заключающиеся в одновременно либо попеременно испытывае-
мых, противоположных чувствах: жалость и равнодушие, ненависть 
и любовь и т. д. 

Возникающие противоречия в мыслях практически всех моло-
дых героев В. Астафьева указывают на еще один прием психологиз-
ма, используемый прозаиком для наиболее точной передачи вну-
треннего состояния молодого героя — прием раскрытия «диалектики 
души», он заключает в себе разные способы организации текста. По-
вествование от первого лица переходит в повествование от третьего 

1 Гинзбург Л. Я. О литературном герое. Л.: Сов. писатель, Ленингр. от-
деление, 1979. С. 154. 

2 Там же. С. 16. 



206 Глава 7

лица и наоборот, «актанты» часто сменяют друг друга, о пережива-
ниях часто и не говорится, их выдают детали поведения персонажей, 
но главной целью повествования оказывается достоверное изобра-
жение психологических (эмоциональных и мыслительных) процес-
сов, гармоничных и противоречивых движений в душах героев. Вот 
характерный эпизод из повести «Кража». Толя Мазов получает от-
вет на вопрос к Репнину о его (Репнина) белогвардейском прошлом: 
«— Не все офицеры, Анатолий, вешали и пороли людей шомполами 
<…> Когда-нибудь ты разберешься в этом. Потом, когда вырастешь. 
А сейчас оставь меня, пожалуйста… Пожалуйста…

Толя поднялся, утвердился на костылях, взялся за скобу, 
но не уходил. 

— Да, одну минуту! — Валериан Иванович выдвинул столешни-
цу и торопливо сунул под бумаги письма Толиного отца — забыл, 
что они лежат сверху.  — На вот,  — вынул он из стола и протянул 
Толе десять рублей. — Отнеси этот залог в библиотеку Севморпути. 
Там тебе будут выдавать книги. — Губы Валериана Ивановича по-
кривило. — Без залога не дадут. Бери! Чего ты?!

Толя не сразу взял деньги. Он стоял на костылях, упрямо по-
тупившись, а Валериан Иванович стоял с протянутой десяткой. 
Мальчишка пересилил себя и, чуть слышно сказав спасибо, засу-
нул деньги в карман. Уходил он словно побитый, скрипя новыми, 
еще не притертыми костылями. У него на шее отросла косичка — 
в больнице, видно, не стригли. И меж лопаток, приподнятых ко-
стылями, провалилась ситцевая рубаха. Валериан Иванович едва 
удержался, чтобы не погладить эту худую и почему-то усталую 
спину» [Т. 2, с. 336]. Репнин старается не выглядеть оскорблен-
ным после бестактного вопроса своего воспитанника, зная о том, 
что на его столе лежат письма от «изолированного» советской 
властью Толиного отца. И эта «изоляция» вполне родственна об-
винениям в адрес бывшего белогвардейского офицера со стороны 
той же власти. Детали поведения обоих героев («губы … покриви-
ло», «не сразу взял», «уходил … словно побитый», «усталая спина» 
и др.) призваны раскрыть их противоречивые чувства и мысли, 
их движение. 



Способы воссоздания «диалектики души»  207

Понятие «диалектика души», как известно, ввел в оборот адепт 
идеалистической диалектики Г. Гегеля Н. Г. Чернышевский, ана-
лизируя психологические приемы в художественном творчестве 
Л.  Н.  Толстого. По мысли критика, это непосредственное изобра-
жение «психического процесса». «Диалектика души» — постоянное 
изображение внутреннего мира героев в движении, в развитии1. 
Этот прием используется для того, чтобы показать не только начало 
и конец психологической эволюции личности, но и все сопутствую-
щие переходы одного состояния в другое. 

В «Перевале» психологический кризис обнаруживается тогда, 
когда Илька Верстаков думает о мачехе. Именно в его размышле-
ниях и чувствах по отношению к ней и заметен сложный и проти-
воречивый процесс взросления героя. Несмотря на то что пасынок 
не любит мачеху, более того — испытывает раздражение по отно-
шению к ней, он понимает ее и даже оправдывает. «Отец вернулся 
домой в начале марта. Он обвел взглядом комнату, полутемную от-
того, что окна были завешаны половиками, заглянул в пустой ку-
рятник, скользнул взглядом по закутанному в тряпье Митьке и про-
изнес, пожав плечами … — Я же знал, что без меня вам гроб. Вы же 
никуда не годитесь… Мачеха от обиды захлебнулась слезами. Илька 
сжал кулаки. Было бурное объяснение, в котором первый раз в жиз-
ни принял участие Илька. Он вместе с мачехой лез в драку на отца» 
[Т. 2, с. 35]. В сознании персонажа возникает некое пограничное 
состояние — с одной стороны, он не любит мачеху, презирает «за-
гульного» отца, свой угол в бараке поселка Шипичиха и его уклад. 
Но, с другой стороны, Илька понимает истинные причины агрес-
сивного поведения мачехи (ее нелегкая жизнь), которые приводят 
подростка к ее оправданию и состраданию к ней как человеку. Все 
это, соединяясь в целое, вызывает противоречивые мысли и чувства 
в душе героя, образуя внутренний конфликт. А он, в свою очередь, 
необходим писателю, потому что является своеобразным источ-
ником энергии, питающим развитие складывающегося характера. 

1 Чернышевский Н. Г. Детство и отрочество. Сочинение графа Л. Н. Тол-
стого. Военные рассказы графа Л. Н. Толстого. // Н. Г.Чернышев-
ский. Полн. собр. соч.: в 15 т. Т. 3. М.: Гослитиздат, 1947. С. 423. 



208 Глава 7

Внутренние противоречия, показывает писатель, и есть движущая 
сила многих изменений, происходящих в людях. 

 Изображение борьбы противоположных начал в душе героя, 
«диалектики души» прозаик продуктивно реализует и в «Староду-
бе». Он едва заметен, трудно ощутим, но все же, по нашему мнению, 
играет особую роль в изображении внутреннего мира героя. Такой 
прием автор использует при передаче противоречивых чувств, на-
хлынувших на героя повести в момент его «проверки на прочность», 
на человечность, которую он после недолгих сомнений успешно 
проходит. Речь идет об эпизоде, в котором Култыш, отправившись 
на поиски сводного брата Амоса, стоит перед выбором, на первый 
взгляд, ничего не значащим — попить чая или незамедлительно на-
правиться искать пропавшего родственника. 

Но дело в том, что человек, выросший в тайге и знающий все ее 
опасности, подстерегающие как подготовленного, так и не подготов-
ленного к походу «зверобоя», хорошо понимает, что медлить нельзя, 
дорога каждая минута. Но при этом на короткое время в душе его появ-
ляется непонятное ему самому смятение и желание промедлить: «Но 
должон же я чаю попить или нет? — злился он неизвестно почему. <…> 
Обессилею вовсе… Обессилею…» [Т. 2, с. 174]. Но такое противоречие 
в душе героя разрешается довольно быстро. Култыш обладает доста-
точным знанием для того, чтобы быстро выяснить источник своих, 
недостойных доброго человека, мыслей. Он понимает, что «злится» 
на Амоса в первую очередь не из-за того, что тот обманул его и нару-
шил охотничий «таежный закон».  Первоначальной причиной этого 
смятения и промедления оказывается давняя затаенная обида на сво-
дного брата из-за его женитьбы на возлюбленной Култыша — дочери 
сапожника Трохи — Клавдии. Култыш, поняв это и уличив себя («Зло-
памятный ты!»), быстро отбрасывает грешные чувства и отправляется 
на помощь погибающему в тайге сводному брату. 

Так, используя прием изображения «диалектики души» в «Ста-
родубе», прозаик поднимает тему добра и зла как двух первоначал 
человеческой сущности, которые постоянно находятся в сложном 
взаимодействии, борьбе, и с особой точностью и правдивостью по-
казывают все грани внутреннего мира человека. 



Способы воссоздания «диалектики души»  209

В военной повести «Звездопад» этот прием используется про-
заиком для изображения внутреннего мира человека в постоянном 
движении, в противоречивом развитии. Для того чтобы показать 
несоответствие между внутренним состоянием героя и внешними 
проявлениями этого состояния. 

Прежде чем окончательно утвердить достоинства характера 
главного героя, В. Астафьев позволяет увидеть весь путь его раз-
мышлений, душевных смятений, противоречий, возникающих 
в процессе взросления и постижения сути жизни. Для этого прозаик, 
как и в предыдущих повестях («Перевал», «Стародуб»), использует 
прием изображения «диалектики души» героя. Он обнаруживается 
в раздумьях, чувствах главного героя после его разговора с матерью 
Лиды о том, что ему лучше «не заходить далеко» в отношениях с ее 
дочерью. После этого события лирический герой-повествователь 
почувствовал в себе какие-то странные неизведанные ощущения: 
«Что-то повернулось во мне, непонятное содеялось» [Т. 2, с. 231]. 
Впервые он говорит о возникших в его душе неизвестных ему ра-
нее чувствах, о которых раньше он и не подозревал: «Забивая ду-
шевную смуту, эту <…> горесть, даже не горесть, а недомогание 
какое-то, боль, еще неизведанную мной, точнее, непохожую на те 
боли, которые я изведал от ран, ушибов и тому подобных пустяков, 
я вспоминал, мучительно вспоминал название этому и вспомнил — 
страдание!» [Т. 2, с. 231]. Вместе с тем и после этого радикально 
значимого разговора с матерью и посетившего душу болезненного 
чувства герой, гуляя с Лидой по Краснодару, вновь, только с новой 
силой, испытывает чувство любви и воодушевления: «Во мне бур-
лило столько радости, что я готов был обнять первого же встречно-
го и поцеловать его» [Т. 2, с. 236]. Здесь очевидно, что внутренний 
мир молодого героя повести наполнен самыми противоречивыми 
чувствами, которые быстро и неосознанно сменяют друг друга. 

С помощью приемов изображения «диалектики души» прозаик 
подробно и точно показывает, как трудно, особенно в условиях вой-
ны, проходит путь взросления, приобщения человека к взрослому 
жестокому миру: «Оказывается, ничего в жизни просто так не дает-
ся» [Т. 2, с. 231]. В. Астафьев проникает в душевное состояние героя 



210 Глава 7

в самый критический момент его жизни, подробно описывая проти-
воречивые чувства юноши. 

Достаточно эффективно использует прием воссоздания «диа-
лектики души» В. Астафьев и в повести «Кража». Здесь он также 
направлен на точную передачу испытываемых героем чувств в мо-
мент возникновения внутреннего конфликта. После поступка (кос-
венного соучастия в краже денег) автор-повествователь сообщает 
о появлении в душе героя чувств смятения, тревоги и «непонятного 
беспокойства» [Т. 2, с. 360]. Автор повести тем самым дает понять, 
что в душе его героя началась борьба двух противоположных начал. 
Он подробно повествует о том непонятном, ранее неизведанном со-
стоянии героя повести, когда осознание совершенного стало прони-
кать все глубже и глубже внутрь человеческой сущности и влиять 
на ее формирование. Посредством описания физического состоя-
ния героя прозаик раскрывает внутреннее, скрытое от посторонних 
глаз: «Его затрясло, заколотило <…> дрожь никак не унималась» 
[Т. 2, с. 369]. Очевидно, что подросток переживает душевные тер-
зания, понимая, что совершил что-то очень дурное, погубил судь-
бы ни в чем не повинных людей. Такие нахлынувшие и со временем 
только усиливающиеся беспокойные мысли рождают в нем стыд, 
раскаяние и даже ненависть к себе: «Сам себе Толя уже опротивел — 
запутался он и не знал, как выпутываться» [Т. 2, с. 459]. 

Итак, В. Астафьеву с помощью эффективных приемов изобра-
жения «диалектики души» удается глубоко заглянуть во внутрен-
ний, полный противоречий, терзаний и динамики мир юного 
и взрослеющего героя, продемонстрировать сложный процесс 
внутренней борьбы в его душе, ведущий к нравственной эволюции 
и становлению на верный путь. 



ЗАКЛЮЧЕНИЕ

Жизнь и творчество писателя В. П. Астафьева, как известно, 
пришлись на неспокойное, наполненное социальными катаклизма-
ми время. Параллельно с развитием творческого дара прозаика шло 
выстраивание, стабилизация, а затем и размывание, разрушение 
мощной государственной идеологической системы, сопровождав-
шееся различными противоречивыми последствиями. И естествен-
но, такая ситуация в обществе не могла не сказаться как на литера-
турном процессе в целом, так и на творчестве прозаика. 

Уральский (пермский) период (1951–1969) представляет собой, 
на наш взгляд, один из самых ответственных этапов в творческой 
жизни писателя. В это время происходит формирование персонаж-
ной сферы его произведений, идейное и тематическое, жанровое, 
композиционное, стилистическое становление художественной си-
стемы писателя. 

Детские и юношеские годы писателя совпали с особенно слож-
ным периодом жизни России. Начиная с юного возраста, будуще-
му писателю пришлось пройти немало трудностей и испытаний, 
перенести трагические потери близких, побывать в детском доме 
и на фронте. Вероятно, поэтому на начальном этапе оригинального 
творчества в его повестях появляется герой-подросток, юный чело-
век, который так близок в биографическом плане самому писателю. 
В таком герое прозаик воссоздал все счастливые и горестные мо-
менты как своей нелегкой жизни, так и судьбы всех представителей 
его поколения, тех, на чью долю выпали аналогичные испытания. 

На творчество В. Астафьева 1950–1960-х годов, бесспорно, по-
влиял и литературный процесс предшествующего и данного време-
ни. Он отвечал потребностям философско-исторического осмысле-
ния эпохи и приобретал зарождающиеся в 1950–1960-е годы черты 



212 Заключение

психологической «исповедальной» прозы. Литературный процесс 
1950–1960-х обладал рядом важных приобретений и открытий. 
Примером могут служить изображение острых социальных кон-
фликтов, их решений, своеобразие раскрытия актуальных проблем, 
волнующих общество. В отличие от погруженных в острые социаль-
но-политические проблемы произведений писателей историко-ре-
волюционной темы (А. Фадеев, А. Толстой, М. Шолохов, Б. Пастер-
нак, и др.), в отличие от обращенной к экономико-технологическим 
и научным проблемам «производственной литературы» 1920–
1950-х годов (К. Паустовский, В. Катаев, Л. Леонов и др.), входящая 
в большую литературу новая генерация писателей (Ф. Абрамов, 
В. Астафьев, Ю. Бондарев, В. Шукшин и др.) в 1950–1960-е годы 
в большей степени стала заострять внимание на внутреннем мире 
человека, на его связях с социально-нравственными традициями 
не только советского, но и досоветского прошлого. В связи с этим 
в литературе в целом и, естественно, в творчестве В. Астафьева по-
является особый, выражающий приоритеты внимания писателя ге-
рой и сопряженные с ним разного рода актуальные проблемы. 

С течением времени, с появлением целого ряда оригинальных 
произведений В. Астафьева, его герой приобретает типологические 
свойства. Для героев повестей В. Астафьева 1950–1960-х годов ха-
рактерно обостренное, совестливое восприятие жизни, ее гармо-
нии и несовершенства. Астафьевский герой, как правило, одинок, 
растерян перед превратностями судьбы, беззащитен. Он обречен 
на вынужденное раннее взросление, на поиски средств существова-
ния — все это объединяет молодых героев В. Астафьева в единый 
тип персонажа. Этот тип происходит из богатого драматическими 
событиями жизненного опыта писателя, в то же время этот тип ге-
роя оказывается результатом осмысления социальных катаклизмов 
ХХ века. Астафьевский молодой герой, обнаружив главные свойства 
уже в начале творчества писателя, оказывается одним из основных 
(но не единственным) в художественной парадигме писателя зрело-
го и позднего периодов. 

В центре композиции его рассказов, повестей 1950–1960-х го-
дов оказывается молодой герой, автобиографический персонаж, 



Заключение  213

переживающий суровые испытания, связанные с драматической 
эпохой в истории России 1930–1940-х годов. Активное выдвижение 
на первый план юного героя усиливает психологическое напряже-
ние текста из-за явного несоответствия между возрастом персонажа 
и решаемыми им жизненными проблемами. 

Парадокс астафьевских молодых героев заключается в том, 
что их доброта живет рядом с проявлениями негативных сторон 
их складывающихся характеров. Все молодые герои прозаика, пре-
жде чем окончательно встать на путь добра, проходят через трудные 
испытания, в ходе которых обнаруживаются их изъяны и слабости, 
шероховатости их сложных натур. Писатель видит причину негатив-
ных тенденций в разрыве молодого поколения со своими истоками, 
корнями. Заявляя об этой острой проблеме в «Перевале» и «Кра-
же», прозаик максимально развивает мотив разрыва в «Последнем 
поклоне», концентрируя внимание на проблеме утери молодым че-
ловеком всяческих семейных и родовых связей. В связи с этим аста-
фьевский тип молодого героя связан с мотивом сиротства практиче-
ски во всех повестях прозаика исследуемого периода. Такой активно 
действующий тип юного героя в повестях прозаика свидетельствует 
о неравнодушии писателя к теме детства, к его проблемам. 

 Сиротство, как один из базовых параметров персонажа пове-
стей В. Астафьева, имеет автобиографическую основу, хотя и явля-
ется продуктом осмысления судьбы целого поколения, испытавшего 
на себе последствия социально-исторических потрясений двадцато-
го столетия. Мотив сиротства, воспроизводимый в первом романе, 
во всех исследуемых повестях писателя, усиливает драматизм и тра-
гизм этих произведений. 

В центре композиции повестей писателя этого периода ока-
зывается герой, чья судьба сопряжена с острыми социальными 
катаклизмами эпохи 1930–1950-х годов (коллективизация, инду-
стриализация, урбанизация, война, голод и т. п.). Социальные по-
трясения времени влияют на судьбу юного персонажа, обрекая его 
на одиночество, беспризорничество, пребывание в детском доме. 
Участие в Великой Отечественной войне рождает в нем чувство дол-
га и готовность к самопожертвованию, что усиливает трагедийное 



214 Заключение

содержание образной системы «Звездопада», контрастность на-
чальных и поздних глав «Последнего поклона». 

Юность героя В. Астафьева благоприятствует созданию ситу-
аций нравственного выбора и проявления складывающихся ду-
шевных свойств персонажа. Этот персонаж по своему возрасту, 
по положению в социуме, по устремленности к самостоятельности 
близок героями «молодежной» («исповедальной») прозы. Однако 
у героев Астафьева иная система жизненных ценностей, находяща-
яся в противоречии с аксиологией «звездных мальчиков». Герои 
«молодежной прозы» — обитатели города, они обеспечены в мате-
риальном и благополучны в социальном планах, витают в мечтах 
о свободе личности, о карьерном самоутверждении. Астафьевский, 
лишенный хлеба и деревенского дома, герой-сирота — крестьянин 
и охотник по роду, непритязательный к условиям жизни труженик, 
человек долга. Он жаждет любви, сострадания, покровительства 
старших. Свобода и карьера для него важны гораздо менее, чем по-
нятие долга. 

Главный герой астафьевских повестей генетически и типоло-
гически близок к типу «естественного», «природного человека», 
живущего в гармонии с природой. Этот тип персонажа характерен 
для ряда произведений мировой и русской классической литера-
туры (Ж.-Ж. Руссо, Л. Н. Толстой, А. И. Куприн, М. М. Пришвин, 
С. П. Залыгин и др.). Его отношение к миру, природе, обществу пре-
терпело воздействие осмысленной писателем экспансии утопиче-
ских и технократических тенденций ХХ века. 

 Синтезирующим элементом исследуемых произведений явля-
ется их внимание к этическим вопросам, важным для нравствен-
ного становления и развития личности молодого героя. Любовь, 
забота, покровительство старших, жизнь по совести  — вот то не-
многое, к чему стремится астафьевский герой-сирота. Благодаря 
активности этого элемента сюжета повестей В. Астафьеву удается 
высказать и акцентировать важную для него мысль о порочно-
сти разрыва нравственных традиций и о благотворности сохране-
ния преемственности между поколениями. Главным источником 
духовно-нравственного становления молодого героя повестей 



Заключение  215

В. Астафьева оказывается опыт предшествующих поколений, за-
ключенный в социально-этических принципах их существования. 

Персонажи, представляющие собой старшее поколение, в прозе 
В. Астафьева этого времени неоднородны. Отец Ильки Верстако-
ва, как и «папа» автобиографического героя «Последнего покло-
на», вместе с олицетворяющими власть «деревенскими горлопа-
нами», «училка» по прозвищу «Ронжа», по мысли писателя, несут 
на себе ответственность за плачевное положение своих и доверен-
ных им детей. Дедушка и бабушка из памятной Ильке деревни Ува-
лы («Перевал»), «каторжанец» Фаефан («Стародуб»), мать Лиды 
и госпитальные друзья Мишки Ерофеева («Звездопад»), Валерьян 
Иванович Репнин, учителя Игарской школы («Кража»), бабушка 
Катерина Петровна («Последний поклон») выполняют функцию 
хранителей нравственных традиций. От них астафьевские молодые 
герои воспринимают нравственные законы, от соблюдения которых 
зависит их судьба и жизнь целого народа. 

Однако поколение родителей у астафьевского героя (как и у ге-
роев ряда произведений «деревенской прозы») из цепи преемствен-
ности часто по разным причинам выпадает, поэтому герой-сирота 
обращен к социальному и этическому опыту поколения прароди-
телей — бабушек и дедушек. Мотивы сиротства и его преодоления 
позволили прозаику органично и естественно ввести в структуру 
рассказов и повестей целый ряд образов духовных наставников. 
Приемный отец Култыша в «Стародубе», бабушка и дедушка юного 
героя в повести «Перевал» и в начальных главах «Последнего по-
клона», плотогоны-артельщики, фронтовые побратимы бойца Еро-
феева, деревенский учитель, фронтовик-инвалид Сергей Митрофа-
нович, занимают в этом ряду ведущее место. 

Реалистическая достоверность астафьевского способа изо-
бражения и осмысления жизни обеспечены таким специфическим 
свойством его главного героя, как автобиографичность. Но опора 
на собственный жизненный опыт, выстраданный в условиях ра-
зорения деревни, связанный со значительным периодом беспри-
зорничества и пребывания в детском доме, полученный на полях 
кровопролитной войны и прифронтовых госпиталях, не помешала 



216 Заключение

писателю уже в прозе 1950–1960-х годов создать обобщенно-сим-
волические образы природы (перевал и тайга, стародуб, маралуха 
в повестях «Перевал» и «Стародуб»). Имеющая фольклорно-мифо-
логические истоки символика характерна и для «Звездопада». В по-
следующих зрелых и поздних произведениях эта тенденция у писа-
теля усиливается. 

Мировосприятие и духовно-нравственные доминанты В. Аста-
фьева 1950–1960-х годов воплотились в героях его произведений 
этого времени. Так, в образе героя повести «Звездопад», как и в пер-
сонажах некоторых других произведений, уже вполне зримо при-
сутствуют симпатичные для писателя черты и свойства самоотвер-
женного, приспособленного к суровым условиям военной жизни 
воина-сибиряка. Фаефан и Култыш почитают тайгу, в этом почте-
нии реализовано пантеистическое преклонение перед природой, 
характерное и для автора «Стародуба», и для лирического героя-
рас сказчика «Царь-рыбы», образ которого восходит к самому 
Астафьеву. Ерофеев выделяется среди «ранбольных» госпиталя 
большой начитанностью, и это восходит к автобиографическим мо-
тивам, к характерной для писателя любви к книге. Мишка Ерофеев 
предпочитает быть во время войны рядом с «фронтовыми побра-
тимами», жертвуя первой любовью, в этом плане он «повторяет» 
поступок Астафьева-юноши, добровольно ушедшего на фронт, го-
спитальную одиссею будущего писателя-баталиста. 

В 50–60-е годы двадцатого века в рассказах и повестях прозаика 
начинается и активно развивается процесс кристаллизации его эти-
ческих и духовно-нравственных принципов. В повести «Перевал», 
благодаря фигуре главного героя и коллективного образа артели 
сплавщиков, формируется трудовая и коллективистская астафьев-
ская этика. В повести «Стародуб» ярко обозначилась и зазвучала 
одна из центральных тем творчества писателя — природа и человек, 
наметилась тема истинной и ложной веры. В этой повести В. Аста-
фьев ставит глобальные вопросы о связи человека и мирозданья. 
Причиной неразрешимых проблем современной цивилизации ста-
ла, по мнению писателя, попранная человеком-потребителем гар-
мония отношений человека и природы, отсутствие стремления 



Заключение  217

человечества эту гармонию возродить и принять. Через рассуждения 
Култыша и других персонажей писатель транслирует мысль о том, 
насколько серьезно заблуждение людей о том, что природу можно 
подчинить, покорить, приспособить для эгоистических потребно-
стей человека. Прозаику удалось, пожалуй, как никому из писателей 
второй половины двадцатого века, отобразить губительность тако-
го мировоззрения и поведения, заключающихся в алчном и хищни-
ческом потреблении. Позднее созвучная тема получит свое макси-
мальное развитие в повести «Царь-рыба», где на место природного 
человека Култыша придет иной — Аким, расширивший и углубив-
ший концепцию естественного человека в творчестве писателя. 

Доминантами стратегии повествования прозы В. Астафьева ру-
бежа 1950–1960-х годов становятся установка на реалистическую 
правдивость в изображении и постижении «малой» родины писа-
теля  — дорогой для него и горячо любимой Сибири, стремление 
к психологической достоверности при создании и осмыслении об-
разов своих героев. 

Сибирь представлена в прозе В. Астафьева 1950–1960-х годов 
в образе самоотверженного и сурового сибиряка, не чурающегося 
черной солдатской «работы», крестьянина и охотника по происхо-
ждению. Происхождение астафьевского героя в рассказах и пове-
стях 1950–1960-х годов означало его локализацию в рамках про-
странства Сибири. Перенесение действия на Урал в некоторых 
произведениях этого времени, уральские реалии в повести «Старо-
дуб» не получили развития. В зрелых произведениях и в позднем 
творчестве астафьевский герой преодолевает региональную лока-
лизацию, оставаясь сибиряком по свойствам характера. 

В исследуемых рассказах, повестях значительное место занима-
ют проблемы, связанные с духовной жизнью героев-сибиряков. По-
вести этого времени обнаруживают негативное отношение героев 
и автора к псевдорелигиозному ханжеству, к «лютой» бесчеловеч-
ности псевдостарообрядцев. В произведениях 1970–1990-х годов 
это неприятие перестанет быть актуальным, вытеснится симпати-
ями к консерватизму, религиозной христианской стойкости истин-
ных старообрядцев («Царь-рыба», «Прокляты и убиты»).



218 Заключение

Для рассказов и повестей В. Астафьева 1950–1960-х годов харак-
терно стремление прозаика задействовать в их сюжетно-образной 
системе мифологические и фольклорные мотивы. Вобравшие в себя 
мифологические элементы, образы стародуба, тайги-«сотворитель-
ницы», «родительницы», «матушки», «кормилицы», «рай-дерева», 
речки Серебрянки, Енисея, маралухи способствуют героям-идео-
логам выработать свое представление о «таежных» и человеческих 
«законах», направленных на восстановление утраченной гармонии 
между человеком и природой, внутри человеческого сообщества. 

Проза В. Астафьева 1950–1960-х годов противостоит восприя-
тию Сибири в качестве дикой, лишенной культуры окраины России. 
Хотя Миша Ерофеев, главный персонаж «Звездопада», сам пред-
ставляет себя в качестве «таежного человека», «медвежатника», 
он отличается от остальных «ранбольных» госпиталя прежде все-
го своей почерпнутой из прочитанных книг эрудицией. Герой-во-
ин, герой-сирота, автобиографический герой, герой-книгочей, 
герой-влюбленный, человек долга и чести, человек тонкой эмо-
циональной и душевной организации, человек, близко знакомый 
с музыкальным театральным искусством — все эти лики и качества 
вмещает писатель в своего героя-сибиряка. 

В повести «Перевал», в создаваемых в 1950–1960-е годы главах 
«Последнего поклона» намечается характерная для творчества пи-
сателя в целом тенденция поэтизации и идеализации уклада сибир-
ской деревни через включение в структуру складывающегося обра-
за Сибири элементов поэтики народной сказки и легенды баллады, 
жестокого романса, тюремной песни, песни литературного проис-
хождения. Одной из ярких доминант повествования произведений 
В. Астафьева 1950–1960-х годов оказывается их исповедальность, 
реализованная в судьбах главных персонажей повестей, воспроиз-
водящих наиболее важные события биографии писателя. 

В рассказах и повестях В. Астафьева 1950–1960-х годов образ 
Сибири создается с помощью ряда взаимосвязанных элементов. 
Главные герои, персонажная сфера в целом, фольклор и духовная 
жизнь сибиряка, пейзажные образы приобретают у прозаика устой-
чивые характеристики. Однако эти устойчивые и, по видимости, 



Заключение  219

неизменные черты и свойства изображаются писателем в движе-
нии, в диалектически противоречивом развитии. Создаваемый ху-
дожником образ Сибири благодаря этому оказывается пронизан-
ным динамикой саморазвития, дополненной изменением ракурса 
писательского взгляда. 

Различные формы психологизма, выработанные и используе-
мые в рассказах и повестях В. Астафьева 1950–1960-х годов, реа-
лизуют установку художника на достоверность и выразительность 
в изображении героев. Прозаик продуктивно включает в свои про-
изведения различные способы организации психологического пове-
ствования. Все они направлены на изображение главных и факуль-
тативных свойств его героев, на проникновение в мир их мысли, 
чувства, на правдивое и выразительное постижение сложного про-
цесса интеллектуального, психоэмоционального и нравственного 
развития героев. Произведения 1950–1960-х годов демонстрируют 
в своем авторе способности предельно точно и тонко, в разных ра-
курсах воспроизвести внутреннее состояние персонажа, его проти-
воречивые переживания, обозначить варианты нравственного вы-
бора, показать процесс поиска собственного «я», осмыслить такие 
сложные феномены и категории, как война, долг, достоинство, лю-
бовь, верность, предательство. 

В. Астафьеву удается выразительно и достоверно изобразить 
духовную силу и слабости героев, понять нравственные доминанты 
их личностей, обнаружить скрытые причины их действий благода-
ря тому, что писатель использует наиболее выразительные и адек-
ватные изображаемому «материалу» способы и приемы психоло-
гического повествования и их варианты (повествование от первого 
лица, внутренний монолог, повествование от третьего лица, «ли-
ризованное» («сказово-лирическое») повествование, изображение 
«диалектики души» и т. п.). 

Активно используется во многих произведениях В. Астафье-
ва пермского периода и внутренний монолог в его различных 
разновидностях. Он характеризуется логической последователь-
ностью в передаче течения мыслей и чувств, философских раз-
думий о жизни, о смерти. Во внутренних монологах персонажей 



220 Заключение

нахо дят отражение отдельные, наиболее важные этапы жизни 
героев. Этот прием позволяет писателю создать цельные психо-
логические портреты персонажей. На наш взгляд, внутренний 
монолог в повестях «Перевал» и «Звездопад», является одним 
из ведущих способов проникновения во внутренний мир моло-
дого героя. 

Прием характерологического повествования от третьего лица, 
другие формы сказа прозаик использует для того, чтобы раскрыть 
глубину душевных переживаний, часто скрытых и непонятных са-
мому персонажу, определить их причину, точнее проанализировать 
драматические судьбы героев. Такой прием доминирует в «Староду-
бе» и «Краже»; в «Перевале» он факультативен, хотя и используется 
писателем. 

С помощью приема повествования от первого лица в «Звез-
допаде» и начальных главах «Последнего поклона» В. Астафьев 
открывает не только этические принципы и законы своего ге-
роя, но и, по сути, самого себя, выражает единый с героем взгляд 
на острые социаль ные, нравственные, философские проблемы, 
волнующие общество. С помощью приема сказово-лирическо-
го повествования писатель излагает свою оригинальную жиз-
ненную философию, как бы исповедуясь перед самим собой 
и читателем. Эта форма повествования, доведенная писателем 
до возможного совершенства в раскрытии психологии автобио-
графического героя-повествователя, окажется в основе не толь-
ко ранних, но зрелых и поздних его произведений (вторая и тре-
тья книги «Последнего поклона», «Царь-рыба», «Ода русскому 
огороду», «Веселый солдат» и др.). 

Начиная с «Перевала», в повестях В. Астафьева продуктив-
но используются различные способы и приемы изображения 
рождения, развития, борьбы сложных эмоций, чувств, мыслей 
героя, изображается противоречивая «диалектики души» ге-
роя. Этот прием имеет большое значение для создания обра-
зов главных героев, для композиции произведений. Выявление 
преобладания тех или иных качеств в характерах героев, изо-
бражение душевного богатства и духовного потенциала героя, 



Заключение  221

психологическая достоверность — вот те цели и результаты, ко-
торые достигнуты писателем благодаря этому приему. 

Исследование специфики персонажной сферы, целей и средств 
стратегии повествования прозы В. П. Астафьева 1950–1960-х го-
дов позволяет обнаружить, как с помощью историй и судеб героев, 
через проникновение в их характеры, с помощью различных компо-
зиционно-поэтических приемов писатель создает свою оригиналь-
ную картину мира, сложную и противоречивую, но, без сомнения, 
уникальную и значимую для понимания закономерностей развития 
историко-литературного процесса ХХ столетия. 

Целенаправленный анализ отдельных, локальных этапов твор-
чества В. Астафьева представляет собой перспективное направле-
ние исследования его творчества, поскольку позволяет определить 
в статике и динамике его стилистические, жанровые, тематические 
и эстетические предпочтения в тот или иной период, охарактеризо-
вать ведущий вектор их эволюции. 



БИБЛИОГРАФИЧЕСКИЙ СПИСОК 

I 
1. Астафьев В. П. Собр. соч.: В 15 т. Т. 1. Рассказы. Тают снега: роман. 

Красноярск: ПИК «Офсет», 1997. 608 с. 
2. Астафьев В. П. Собр. соч.: В 15 т. Т. 2. Перевал. Стародуб. Звездопад. 

Кража. Повести. Красноярск: ПИК «Офсет», 1997. 496 с. 
3. Астафьев В. П. Собр. соч.: В 15 т. Т. 3. Пастух и пастушка. Рассказы. 

Красноярск: ПИК «Офсет», 1997. 464 с. 
4. Астафьев В. П. Собр. соч.: В 15 т. Т. 4. Последний поклон: повесть в рас-

сказах. Кн. 1, 2. Красноярск: ПИК «Офсет», 1997. 464 с. 
5. Астафьев В. П. Собр. соч.: В 15 т. Т. 5. Последний поклон: повесть 

в рассказах. Кн. 3. Красноярск: ПИК «Офсет», 1997. 384 с. 
6. Астафьев В. П. Собр. соч.: В 15 т. Т. 6. Царь-рыба. Красноярск: ПИК 

«Офсет», 1997. 432 с. 
7. Астафьев В. П. Собр. соч. в 15 т. Т. 12. Публицистика. Красноярск: 

ПИК «Офсет», 1998. 608 с. 
8. Астафьев В. П. Собр. соч. в 15 т. Т. 13. Веселый солдат. Варианты. 

Отрывки. Пьесы. Киносценарии. Из тихого света. Красноярск: ПИК 
«Офсет», 1998. 736 с. 

9. Астафьев В. П. Собр. соч.: в 4 т. М.: Мол. гвардия, 1979–1981. 
10. Астафьев В. П. Собр. соч.: в 6 т. М.: Мол. гвардия, 1991. 
11. Астафьев В. П. Автобиография // Урал. 2004. № 5. С. 12–17. 
12. Астафьев В. П. А жизнь идет // Лит. газета. 1985. № 50. С. 3–14. 
13. Астафьев В. П. Виктор Астафьев о войне и мире // День и ночь. 2005. 

№ 3–4. С. 2–10. 
14. Астафьев В. П. В муках рожденный // Урал. –1959. № 6. С. 120–123. 
15. Астафьев В. П. Всему свой час. М.: Мол. гвардия, 1985. 254 с. 
16. Астафьев В. П. Всечеловеческая беда // Слово. 1992. № 9. С. 17–18. 
17. Астафьев В. П. Гражданский человек // Чусовской рабочий. 1951.  

№ 39–49. 
18. Астафьев В. П. До будущей весны. Молотов.: Кн. изд-во, 1953. 152 с. 
19. Астафьев В. П. Жестокие романсы: рассказы. М.: Эксмо, 2002. 864 с. 
20. Астафьев В. П. Защити добро // Сибирские огни. 2014. №5 [Элек-

тронный ресурс]. URL: http://xn--90aefkbacm4aisie.xn--p1ai/content/
zashchiti-dobro> 



Библиографический список   223

21. Астафьев В. П. Зрячий посох: книга прозы. М.: Современник, 1988. 590 с. 
22. Астафьев В. П. Куда уходит доброта. // Сельская молодежь. 1988. № 1. 

С. 1–4. 
23. Астафьев В. П. «Нет мне ответа…»: эпистолярный дневник 1952–2001 / 

Сост., предисл. Г. Сопронов. Иркутск: Издатель Сопронов, 2009. 717 с. 
24. Астафьев В. П. Попытка исповеди // Российская газета. 2001. 6 ноя-

бря. С. 3. 
25. Астафьев В. П. Расскажу о себе сам // День и ночь. 2004. № 1. 2. С. 2–7. 
26. Астафьев В. П. Синие сумерки: рассказы. М.: Сов. писатель, 1968. 

415 с. 
27. Астафьев В. П. Сопричастный всему живому: (О себе и о своей работе) 

// Литература в школе. 1989. № 2. С. 30–38. 
28. Астафьев В. П. Стародуб // Прикамье. 1959. № 27. С. 3–35. 
29. Астафьев В. П. Стародуб // Урал. 1960. № 6. С. 12–49. 
30. Астафьев Виктор Петрович. Твердь и посох: переписка 1962–1967 гг. 

/ В. П. Астафьев, А. Н. Макаров. Иркутск: Сапронов, 2005. 302 с. 
31. Письма  В. П. Астафьева  В. И. Ермакову  (1971–1979)  /  под  ред. 

В. М. Ярошевской, сост. М. М. Ермакова. Красноярск: ООО «Издатель-
ство Поликор», 2018. 128 с. 

II
1. Абрамов Ф. А. Собр. соч.: в 6 т. Т. 1. Братья и сестры: роман. Л.: Худ. 

лит., 1990. С. 5–250. 
2. Абрамов Ф. А. Люди колхозной деревни в послевоенной прозе. Литера-

турные заметки // Абрамов Ф. А. Чем живем-кормимся: Очерки; Ста-
тьи; Воспоминания; Литературные портреты; Заметки; Размышления; 
Беседы; Интервью; Выступления. Л.: Сов. писатель, 1986. С. 300–332. 

3. Аксенов В. П. Звездный билет. М.: Эксмо, 2012. 285 с. 
4. Аксенов В. П. Апельсины из Марокко. М.: Эксмо, 2009. 472 с. 
5. Белов В. И. Привычноее дело: повести и рассказы. М.: Эксмо, 2005. 

859 с. 
6. Белых Г. Г. Республика Шкид: повесть, рассказы. М.: ЧАИ «ОЛИМП»; 

Н. Новгород: Нижегородская ярмарка, 1994. 544 с. 
7. Вампилов А. В. Прошлым летом в Чулимске. / А. В. Вампилов. Дом 

окнами в поле. Пьесы. Очерки и статьи. Фельетоны. Рассказы и сцены. 
Иркутск: Восточно-Сибирское кн. изд-во, 1982. С. 290–356. 

8. Вебер М. История хозяйства: Очерк всеобщей социальной и экономи-
ческой истории. Петроград: Наука и школа., 1923. 240 с. 

9. Гауптман  Г. Ткачи. [Электронный ресурс] URL: http://az.lib.ru/g/
gauptman_g/ text_0020.shtml (дата обращения: 09.02.2020). 

10. Гладилин А. Т. Идущий впереди. Дым в глаза. Хроника времен Виктора 
Подгурского: рассказ, повести. М.: Мол. гвардия, 1962. 240 с. 



224 Библиографический список 

11. Гоголь Н. В. Выбранные места из переписки с друзьями. М.: Изд-во 
Юрайт, 2020. 187  с. [Электронный ресурс]. URL:  https://urait.ru/
bcode/449402 

12. Достоевский Ф. М. Собрание сочинений: В 15 т. Т. 9. Братья Карамазо-
вы.  Л., 1991. 696 с. 

13. Есенин С. А. Сорокоуст // Есенин С. А. Полн. собр. соч.: в 7 т. Т. 2. М.: 
Наука — Голос, 1997. С. 81–84. 

14. Залыгин С. П. Проза. Публицистика. М.: Мол. гвардия, 1991. 476 c. 
15. Куприн А. И. Молох // Куприн А. И. Собр. соч.: в 9 т. Т. 2. М.: Правда, 

1964. С. 5–219. 
16. Золя Э. Жерминаль / пер. Н. Немчиновой. М.: Правда, 1981. URL: http://

lib.ru/INPROZ/ZOLYA/zola19_2.txt (дата обращения: 02.02.2020). 
17. Леонов Л. М. Русский лес: роман. М.: Худож. лит., 1974. 678 с. 
18. Некрасов В. П. В окопах Сталинграда: повесть. М.: Астрель; Владимир: 

ВКТ, 2012. 413 с. 
19. Островский А. Н. Полн. собр. соч.: в 12 т. Т. 11. М.: Искусство, 1979. 781 с. 
20. Пришвин М. М. Дневники. М.: Правда, 1990. 480 с. 
21. Пришвин М. М. Женьшень: [Повесть]; Олень-цветок; Голубые пес-

цы: [Новеллы: для детей]. Владивосток: Дальневост. кн. изд-во, 
1991. 126 с. 

22. Распутин В. Г. Собр. соч.: в 4 т. Иркутск: Издатель Сапронов, 2007. 
23. Руссо Ж.-Ж. Исповедь. Прогулки одинокого мечтателя. Рассуждение 

о науках и искусстве. Рассуждение о неравенстве. М.: НФ «Пушкин-
ская библиотека»; ООО «Издательство АСТ», 2004. 884 с. 

24. Тендряков В. Ф. Люди или нелюди: повести и рассказы. М.: Современ-
ник, 1990. 652 с. 

25. Тендряков В. Ф. Проселочные беседы // Писатель и время. М.: Сов. пи-
сатель. 1983. 488 с. 

26. Тендряков В. Ф. Собрание сочинений: в 5 т. М.: Худож. лит., 1987. 
27. Чехов А. П. Полн. собр. соч. и писем: в 30 т. Письма: в 12 т. Т. 3. М.: 

Наука, 1974–1983. 573 с. 
28. Шолохов М. А. Наука ненависти. Они сражались за Родину. Судьба че-

ловека. М.: Воениздат, 1975. 261 с. 
29. Шукшин В. М. Вопросы самому себе // Шукшин В. М. Собр. соч.: в 3 т. 

М. Молодая гвардия, 1984–1985. Т. 3. С. 679–690. 
30. Яшин А. Я. Земляки: повести, рассказы, маленькие рассказы. Из днев-

ника писателя. М.: Современник, 1989. 558 с. 

III
1. Андреев А. Н. Теория литературы: личность, произведение, художе-

ственное творчество: учеб. пособие. В 2 ч. Ч. 1. Теория литературно-ху-
дожественного произведения. Мн.: БГУ, 2004. 187 с. 



Библиографический список   225

2. Аристотель. Об искусстве поэзии / пер. с древнегреч. В. Г. Аппельро-
та; ред. пер. и с коммент. Ф. А. Петровского; статья А. С. Ахманова, 
Ф. А. Петровского. М.: Гослитиздат, 1957. 183 с. 

3. Балдина М. Е. Стилевой бунт «молодежной прозы» 1960-х гг. и тради-
ции русской советской литературы. Воронеж: Вестник ВГУ. Сер.: Фи-
лология. Журналистика, 2008. №1. С. 13–17. 

4. Барышников Е. П. Литературный герой // Краткая литературная энци-
клопедия: в 9 т. Т. 4. М.: Сов. энциклопедия, 1967. С. 315–318. 

5. Бахтин М. М. Автор и герой в эстетической деятельности // Эстетика 
словесного творчества. М.: Искусство, 1986. C. 160-172. 

6. Бахтин М. М. Проблемы поэтики Достоевского. М.: Сов. Россия, 1979. 
318 с. 

7. Бахтин М. М. Эпос и роман // Вопросы литературы и эстетики. М.: 
Худож. лит., 1975. С. 476–477. 

8. Бахтин М. М. Эстетика словесного творчества / Примечания С. С. Аве-
ринцева, С. Г. Бочарова, 2-е изд.  М.: Искусство, 1986. 444 с. 

9. Бердяев Н. А. Самопознание. Сочинения. М.: ЭКСМО-Пресс; Харьков: 
Фолио, 1997. 624 с. 

10. Белая Г. А. «Связь чувств с действиями» / К проблеме психологизма 
в современной военной прозе // Литература великого подвига. Ве-
ликая Отечественная война в литературе. М.: Худ. лит., 1975. Вып. 2. 
С. 67–88. 

11. Бердяев Н. А. Русская идея. Основные проблемы русской мысли XIX 
века и начала XX века // О России и русской философской культуре. 
Философы русского послеоктябрьского зарубежья. М.: Наука, 1990. 
С. 43–271. 

12. Бойко А. В. Художественное время в «Последнем поклоне» В. П. Аста-
фьева // Анализ художественного произведения. Алма-Ата, 1979. 
С. 79–85. 

13. Большакова А. Ю. Нация и менталитет: Феномен «деревенской прозы» 
XX века: монография. М.: Комитет по телекоммуникациям и средствам 
массовой информации Правительства Москвы, 2000. 132 с. 

14. Большакова А. Ю. Русская деревенская проза XX века: Код прочтения. 
Шумен: Аксиос, 2002. 160 с. 

15. Большев  А. О. «Российская  жалость». По  страницам  произведений 
В. Астафьева // Север. 1987. № 7. С. 100–105. 

16. Бочаров С. Г. О религиозной филологии // Сюжеты русской литерату-
ры. М.: Языки славянской культуры, 1999. С. 585–600. 

17. Бочаров С. Г. Психологическое раскрытие характеров в русской клас-
сической литературе и творчество Горького // Социалистический реа-
лизм и классическое наследие. М.: Гослитиздат, 1960. С. 89–210. 



226 Библиографический список 

18. Бочаров С. Г. Характеры и обстоятельства // Теория литературы: Ос-
новные проблемы в историческом освещении. В 3-х т. Т. 1. М.: Изд-во 
Акад. наук СССР, 1962. 428 с. 

19. Бурцева Е. А. Литературный герой как основная примета литератур-
ной эпохи [Текст] // Филол. науки в России и за рубежом: материалы 
II Междунар. науч. конф. (г. Санкт-Петербург, ноябрь 2013 г.). СПб.: 
Реноме, 2013. С. 1–6. [Электронный ресурс]. URL: https://moluch.ru/
conf/phil/archive/106/4137

20. Бушмин A. C. Методологические вопросы литературоведческих иссле-
дований. Л.: Наука, 1969. 227 с. 

21. Вахитова Т. М. Астафьев // Русские писатели XX века. Биобиблиогра-
фический словарь: в 2 ч. Ч. I. / под ред. Н. Н. Скатова. М.: Просвеще-
ние, 1998. С. 97–102. 

22. Вахитова Т. М. Народ на войне (Взгляд В. Астафьева из середины 90-х. 
Роман «Прокляты и убиты») // Русская лит. 1995. № 3. С. 114–129. 

23. Вахитова Т. М. Повествование в рассказах В. Астафьева «Царь-рыба». 
М.: Высшая шк., 1988. 71 с. 

24. Введение в литературоведение: учеб. пособие / под ред. Г. Н. Поспело-
ва. М.: Высшая шк., 1988. 528 с. 

25. Введение в литературоведение: учеб. пособие / Л. В. Чернец, В. Е. Ха-
лизев, А. Я. Эсалнек и др. / под ред. Л. В. Чернец. М.: Издательский 
центр «Академия», 2012. 720 с. 

26. Вебер М. История хозяйства: Очерк всеобщей социальной и экономи-
ческой истории. Пг., 1923. 240 с. 

27. Веселовский А. Н. Историческая поэтика. М.: Высшая шк., 1989. 405 с. 
28. Гаганова А. А. Идеологические барьеры развития жанра произ-

водственного романа // Пушкинские чтения. Вып. XVIII. 2013. 
С. 250–256. 

29. Галимова Е. Ш. Мотив праведности труда в прозе Федора Абрамова // 
Литература в школе. 2019. № 12. С. 7–10. 

30. Гамзина А. В. Мотив сиротства в произведениях В. П. Астафьева («По-
следний поклон», книга первая) // Материалы X Международной 
научно-практической конференции, посвященной Дню славянской 
письменности и культуры. Красноярск, 2021. С. 82–85. 

31. Гильманов В. Х. «Гамбургская драматургия» Лессинга в дискурсе «Кодов 
надежды» просвещения. Проблемы социальной философии и филосо-
фии культуры // Кантовский сборник. Калининград: Балтийский феде-
ральный ун-т им. Иммануила Канта, 2014. № 3. С. 60–65. 

32. Гинзбург Л. Я. О литературном героеЛ.: Сов. писатель, Ленингр. отде-
ление, 1979. 224 с. 

33. Гинзбург Л. Я. О психологической прозе: сб. работ. М.: Интрада, 1999. 
413 с. 



Библиографический список   227

34. Голубков М. М. История литературной критики ХХ века (1920–1990-е 
годы). М.: Издательский центр «Академия», 2008. 368 с. 

35. Голубков М. М. Научные принципы периодизации русской литературы 
ХX века // Мир русскоговорящих стран. 2019. № 1. С. 79–85. 

36. Голубков М. М. Русская литература ХХ в.: После раскола. Учебное по-
собие для вузов. М.: Аспект-Пресс, 2002. 268 с. 

37. Голубков М. М. Рубеж веков глазами современника // Проблемы 
неклассической прозы. 2016. Вып. 2. С. 351–407. 

38. Гончаров П. А. «Будет ли день, когда... пойду от природы к людям ...?»: 
(Мотив «бегства в природу» у М. Пришвина и В. Астафьева) // Рус-
ская словесность. 2003. № 5. С. 11–17. 

39. Гончаров П. А. Бунинская традиция и русская социально-этическая 
проза 60–80-х годов // И. А. Бунин и русская культура. Елец: Квадрат, 
1995.  С. 15–25. 

40. Гончаров П. А. «Высший сан на земле называться человеком»: сакраль-
ное и сатирическое в «Царь-рыбе» В. Астафьева // Лит. в шк. 2003. 
№ 9. С. 18–22. 

41. Гончаров П. А. О периодизации творчества В. Астафьева // Филол. на-
уки. 2003. № 6. С. 20–27. 

42. Гончаров П. А. Прецедентность как элемент мифопоэтики в «Оде рус-
скому огороду» В. Астафьева // Русская литература XX века. Типо-
логические аспекты изучения: X Шешуковские чтения. М.: Изд-во 
МПГУ, 2005. Ч. 1. С. 67–76. 

43. Гончаров П. А. Гончаров П. П., Земляковская А. А. «Природный че-
ловек» в русской прозе XX века: коллективная монография. Тамбов: 
ТОГУП «Тамбовполиграфиздат», 2005. 204 с. 

44. Гончаров П. А. Чербаева О. В. Сибиряк в персонажной сфере 
А. Вампилова // Современные научные исследования и иннова-
ции. 2015. №  12. [Электронный  ресурс]. URL: https://web.snauka.ru/
issues/2015/12/61820 

45. Гончаров П. А. Творчество В. Астафьева и проблемы периодизации 
литературного процесса 1950–90-х гг. // Русское литературоведе-
ние в новом тысячелетии // Материалы 2 Междунар. конф., Москва, 
апрель 2003 г.: [В 2 т. ] / [Редкол.: Круглов Ю. Г. (гл. ред.) и др. ]. М.: 
Таганка, 2003. Т. 1. С. 38–44. 

46. Гончаров П. А. Творчество В. П. Астафьева в контексте русской прозы 
1950 1990-х годов: монография. М.: Высшая шк., 2003. 386 с. 

47. Гончаров П. А. Гончаров П. П. “Хорошая девочка Лида”: о некоторых 
особенностях антропонимикона В. Астафьева // Сб. трудов II Между-
нар. заочной научно-практической конф. «Научный форум: Филоло-
гия, искусствоведение и культурология». М. 2016. № 2 (2). С. 22–30. 
[Электронный ресурс]. URL: http://nauchforum.ru 



228 Библиографический список 

48. Гончаров П. А. Филиппова С. В. Натурфилософская проза С. П. Залыги-
на и утопический вектор русской литературы: монография / П. А. Гон-
чаров, С. В. Филиппова. Мичуринск, МГПИ, 2008. 219 с. 

49. Гончаров П. П. Гончаров П. А. «Царь-рыба» В. П. Астафьева: образ Си-
бири как основа внутренней структуры: учеб. пособие. Мичуринск: 
МГПИ, 2012. 119 с. 

50. Гончаров П. П. Сказовые формы повествования в прозе М. Шолохова 
и В. Астафьева // Шолоховские чтения. М.: МГПУ, 2005. № 5. С. 47–54. 

51. Дегтярева В. В. Мифологемы водного мира в натурфилософской прозе 
России и США («Царь-рыба» В. П. Астафьева, «Моби Дик или Белый 
Кит» Г. Мелвилла, «Старик и море» Э. Хемингуэя): монография. Крас-
ноярск, 2011. 268 с. 

52. Давыдов В. В. Личности надо «выделяться» // С чего начинается лич-
ность / под ред. Р. И. Косолапова. М.: Политиздат, 1979. С. 109–139. 

53. Дедков И. А. Возвращение к себе. Лит. критич. статьи: Из опыта сов. 
прозы 60–70-х гг.: герои, конфликты, нравственные искания. М.: Со-
временник, 1978. 319 с. 

54. Дедков И. А. На вечном празднике жизни: [о прозе В. Астафьева] // 
Вопросы лит. 1977. С. 40–82. 

55. Джамбаева Ж. А. Функционирование паремий в художественной 
речи (на материале произведений В. П. Астафьева) // Зеин Шашкин 
писатель, драматург, врач: Сборник материалов. Международная на-
учно-практическая конференция, посвященная 110-летию писателя, 
Астана, 15–16 ноября 2022 года. Астана: Евразийский национальный 
университет им. Л. Н. Гумилева, 2023. С. 178–182. 

56. Егорова О. А. Повторы как факты культуры, представляющие собой 
правило организации сказочного повествования // Актуальные про-
блемы гуманитар. и естественных наук. М.: Ин-т стратегических ис-
следований, 2017. № 4. С. 14–17. 

57. Ершов Л. Ф. Три портрета. Очерк творчества В. Астафьева, Ю. Бонда-
рева, В. Белова. М.: Правда, 1985. 48 с. 

58. Есин А. Б. Принципы и приемы анализа литературного произведения. 
М.: Флинта, 2008. 248 с. 

59. Есин А. Б. Психологизм русской классической литературы: книга 
для учителя. М.: Просвещение, 1988. 174 с. 

60. Есин А. Б. Психологизм русской классической литературы. М.: Флин-
та: Московский психол.-соц. ин-т, 2003. 173 с. 

61. Есин А. Б. Психологизм русской классической литературы: учеб. посо-
бие. М.: Флинта, 2017. 167 с. 

62. Жуков Н. Н. Рождение героя. М.: Правда, 1984. 193 с. 
63. Зайцев В. А., Герасименко А. П. История русской литературы второй 

половины XX века: учеб. пособие. М.: Издательский центр «Акаде-
мия», 2008. 448 с. 



Библиографический список   229

64. Залыгин С. П. Литературные заботы. М.: Сов. Россия, 1988. 412 с. 
65. Залыгин С. П. Повести Виктора Астафьева // Знамя. 1976. № 7. С. 230–

337. 
66. Замятин Д. Н. Метагеография: Пространство образов и образы про-

странства . М.: Аграф, 2004. 506 с. 
67. Золотухина О. Б. Психологизм в литературе: пособие. Гродно: ГрГУ, 

2009. 177 с. 
68. Золотусский И. П. Убиты и воскрешены. Заметки о романе Виктора 

Астафьева «Прокляты и убиты» // Лит. в шк. 2005. № 4. С. 2–3. 
69. Золотухина О. Ю. Религиозный поиск В. П. Астафьева в контексте 

творческой эволюции писателя: монография. Красноярск: КГАМиТ, 
2015. 199 с. 

70. Зубков  В. А. Полемическая  составляющая  в  творческом  методе В. П. 
Астафьева // Астафьевские чтения. Выпуск первый (17–18 мая 2002 
года). Пермь: Мемориальный центр истории политических репрессий 
«Пермь-36», 2003. С. 15–17. 

71. Зубков В. А. Поздняя проза Виктора Астафьева // Астафьевские чте-
ния. Выпуск второй (17–18 мая 2003 года). Пермь: Мемориальный 
центр истории политических репрессий «Пермь-36», 2004. С. 18–19. 

72. Зубков В. А. Прощание: народная Россия в позднем творчестве В. П. 
Астафьева // Астафьевские чтения. Выпуск третий (19-21 мая 2005 г.). 
Пермь: Изд-во «Курсив», 2005. С. 131–137. 

73. Зубков В. А. Наедине с Виктором Астафьевым. Пермь: Издатель 
И. Максарова, 2011. 150 с. 

74. Казак В. Лексикон русской литературы ХХ века. М.: РИК «Культура», 
1996. 512 с. 

75. Капанян Н. Н. Лингвокультурный типаж и литературный герой в ав-
торской концепции и читательской рецепции // Балтийский гумани-
тарный журнал. 2021. Т. 10, № 3(36). С. 282–285. 

76. Карлтон Г. На похоронах живых: теория «живого человека» и фор-
мирование героя в раннем соцреализме // Соцреалистический канон. 
СПб.: Академический проект, 2000. С. 339–351. 

77. Книпович Е. Ф. Жизнь и память. М.: Сов. писатель, 1983. 335 с. 
78. Ковалев В. А. О периодизации истории русской советской литературы 

// Проблемы русской советской литературы. 50–70-е годы. Л.: Наука. 
Ленингр. отделение, 1976. 323 с. 

79. Ковтун Н. В. Русская традиционалистская проза ХХ ХХI веков: гене-
зис, мифопоэтика, контексты. Учеб. пособие. М.: Флинта: Наука, 2017. 
600 с. 

80. Козлова С. М. Региональная концепция национального возрожде-
ния в прозе В. М. Шукшина // Творчество В. М. Шукшина: Поэтика. 
Стиль. Барнаул, 1994. С. 4–9. 



230 Библиографический список 

81. Курбатов В. Я. Миг и вечность: размышления о творчестве В. Астафье-
ва. Красноярск: Кн. изд-во, 1983. 166 с. 

82. Кушлина О. Б. Русская литература ХХ века в зеркале пародии: Антоло-
гия / Сост., вступ. ст., ст. к разд., коммент. О. Б. Кушлиной. М.: Высш. 
школа, 1993. 477 с. 

83. Лавлинский Л. И. Закон милосердия // Лит. обоз. 1986. № 8. С. 14–20. 
84. Лаврова Э. А. Особенности развития литературы 1940–1960-х годов // 

Русская литература ХХ века / Л. П. Кременцов, Л. Ф. Алексеева, Н. М. 
Малыгина и др; под ред. Л. П. Кременцова: В 2 т. Т. 2. М., 2002. С. 15–42. 

85. Ланщиков А. П. Виктор Астафьев. М.: Просвещение, 1992. 159 с. 
86. Ланщиков А. П. Вопросы и время. М.: Современник, 1977. 248 с. 
87. Ланщиков А. П. Возраст судьбы. М.: Современник, 1985. 318 с. 
88. Лейдерман Н. Л. Крик сердца: Творческий облик Виктора Астафьева // 

Русская литература XX века в зеркале критики: хрестоматия. М.: Ака-
демия, 2003. С. 375–408. 

89. Лейдерман Н. Л. Потенциал жанра // Север. 1978. № 3. С. 108. 
90 . Лейдерман Н. Л. Современная русская литература: В 3-х кн. Кн. 1: Лите-

ратура «Оттепели» (1953–1968). М.: УРСС, 2001. 285 с. 
91. Лессинг Г. Э. Гамбургская драматургия. М.; Л.: Academia, 1936, 455 с. 
92. Литовская М. А. Социалистический реализм как «образцовый» твор-

ческий метод // Филологич. класс. № 1(19). 2008. С. 14–21. 
93. Локтев Н. Ф. Особенности художественного времени в «житийном» 

рассказе В. Астафьева // Жанрово-стилевые проблемы советской лите-
ратуры: межвуз. тематический сб. Калинин: 1982. С. 99–115. 

94. Лосский Н. О. История русской философии. М.: Прогресс, 1991. 559 с. 
95. Лотман Ю. М. История и типология русской культуры. СПб.: Искус-

ство, 2002. 768 с. 
96. Лощиц Ю. М. У жизненных начал // Лит. в шк. 1979. № 1. С. 5–12. 
97. Луков Вл. А. Молодой герой в литературе // Знание. Понимание. Уме-

ние. М.: МГУ, 2005. № 1. С. 141–147. 
98. Макаров А. Н. Во глубине России. М.: Современник, 1973. 464 с. 
99. Макаров А. Н. Идущим вослед. М.: Сов. писатель, 1969. 928 с. 
100. Мартьянова С. А. Образ человека в литературе: от типа к индивиду-

альности и личности // Социальные и гуманитар. науки. Владимир: 
ВГПУ, 1997. 120 с. 

101. Матыушова З. Образ человека в беллетристике Виктора Астафьева // 
Россия и русский человек в восприятии славянских народов / отв. ред. 
А. В. Липатов, Ю. А. Созина. М.: ООО «Центр книги Рудомино», 2014. 
С. 532–540. 

102. Мд Т. Р. Использование В. П. Астафьевым приема автобиографиче-
ского повествования в «Последнем поклоне» // МНСК-2022: Ма-
териалы 60-й Международной научной студенческой конференции, 



Библиографический список   231

Новосибирск, 10–20 апреля 2022 года. Новосибирск: Новосибирский 
национальный исследовательский государственный университет, 2022. 
С. 171–172. 

103. Михайлушкина О. А. Вербализация концептов «жестокость», «приспо-
собленчество», «самопожертвование» в творчестве В. П. Астафьева 
(на материале рассказа «Пролетный гусь») // Вестник Центра между-
нар. образования Московского гос. ун-та. Филология. Культурология. 
Педагогика. Методика. 2015. № 4. С. 105–111. 

104. Мущенко Е. Г. Скобелев В. П. Кройчик Л. Е. Поэтика сказа.  Воронеж: 
Издательство ВГУ, 1978. 287 с. 

105. Набивачева А. А. Литературный герой в структуре художественного мира // 
Классика и современность: сборник материалов V Региональной студенче-
ской научно-практической конференции, Губкин. Белгород: Белгородский 
государственный институт искусств и культуры, 2023. С. 147–151. 

106. Нива Ж. К вопросу о «новом почвенничестве»: моральный и религи-
озный подтексты «Царя-рыбы» Виктора Астафьева // Одна или две 
русских литературы. Лозанна: L’Âge d’Homme, 1981. С. 58–65. 

107. Николаев Н. И. К вопросу об уточнении понятия «литературный герой» 
// Вестник Северного (Арктического) федерального ун-та. Сер.: Гума-
нитар. и социальные науки. Архангельск: Северный (Арктический) фе-
деральный ун-т им. М. В. Ломоносова, 2012. № 3. С. 100–104. 

108. Орехова Л. А. Роль реалистических символов в творчестве В. П. Аста-
фьева (на материале военной прозы) // Вопросы русской лит. 1986. 
Вып. 1. С. 13–17. 

109. Павлов Ю. Виктор Астафьев, «потаенный» и явленный. Знаки судь-
бы «позднего» писателя [Электронный ресурс] // День литературы. 
19.01.2021. URL: https://denliteraturi.ru/article/5476 (дата обращения: 
20.05.2023). 

110. Петелин В. В. Мятежная душа России: Споры и размышления о совре-
менной русской прозе. М.: Сов. Россия, 1986.  384 с. 

111. Перевалова C. B. Творчество В. П. Астафьева: проблематика, жанр, 
стиль: («Последний поклон», «Царь-рыба», «Печальный детектив»): 
учеб. пособие по спецкурсу. Волгоград: Перемена, 1997. 85 с. 

112. Перевалова С. В. «Особая география памяти» (Образ автора в русской 
прозе 1970–1980-х годов. В. П. Астафьев, В. Г. Распутин, В. С. Мака-
нин). Волгоград, 1997.  162 с. 

113. Полякова Л. В. Периодизация как качественный критерий развития 
русской литературы // Освобождение от догм. История русской лите-
ратуры: Состояние и пути изучения: В 2 т. / отв. ред. Д. П. Николаев. 
М.: Наследие, 1997. Т. 2. С. 151–162. 

114. Полякова Л. В. «Русский человек такая бездна» (Об одном из послед-
них интервью Виктора Астафьева) // VIII Державинские чтения. 



232 Библиографический список 

Филология и журналистика: материалы науч. конф. преподавателей 
и аспирантов / под. ред. Н. Л. Потаниной. Тамбов: Изд-во Тамбовского 
гос. ун-та им. Г. Р. Державина, 2003. С. 27–28. 

115. Полякова Л. В. Теоретические и методологические аспекты истории 
русской литературы ХХ ХХI веков: монография. Тамбов: Пролетар-
ский светоч,, 2007. 307 с. 

116. Попова  А. И. Болгарский след. Страницы из жизни В. П. Астафьева 
// Астафьевские чтения. Современный мир и крестьянская Россия. 
Пермь, 2005. Вып. 3. № 3. [Электронный ресурс]. URL: https://www.
booksite.ru/fulltext/3as/tap/hiev/4.htm#16

117. Поспелов Г. Н. Введение в литературоведение. М.: Высшая шк., 1988. 
528 с. 

118. Пропп В. Я. Морфология волшебной сказки. М.: Лабиринт, 2001. 143 с. 
119. Ростовцев Ю. А. Страницы из жизни Виктора Астафьева. М.: Энци-

клопедия сел и деревень. 2007. 479 с. 
120. Ростовцев Ю. А. Виктор Астафьев. М.: Мол. гвардия, 2014 . 404 с. 
121. Русский традиционализм: история, идеология, поэтика, литературная 

рефлексия: коллективная монография / Отв. ред. Н. В. Ковтун. М.: 
ФЛИНТА: Наука, 2016. 456 с. 

122. Свасьян  К. А. Философское мировоззрение Гете. М.: Evidentis, 2001. 
219 с. 

123. Селезнев Ю. И. Вечное движение. М.: Современник, 1976. 237 с. 
124. Скафтымов А. П. О психологизме в творчестве Стендаля и Толстого / 

Нравственные искания русских писателей. М: Худ. лит., 1972. 543 c. 
125. Скафтымов А. П. Поэтика художественного произведения. М.: Выс-

шая шк., 2007. 535 с. 
126. Слобожанинова Л. М. Повествование от первого лица в повести В. 

Астафьева «Последний поклон» // Проблемы стиля и жанра в совет-
ской литературе. 1974. Сб. 5. С. 113–132. 

127. Смирнов А. С. Субъективно-повествовательные формы в советской 
прозе 70-х годов (проблемы содержательной структуры) // Филол. 
науки. 1981. № 3, С. 12–17. 

128. Современная русская литература: 1950–1990-е г.: пособие для студ. 
высших учеб. заведений: в 2 т. / Н. Л. Лейдерман, М. Н. Липовецкий. 
М.: Издательский центр «Академия», 2003. 

129. Соколов А. К. Наука, искусство и социальные реалии минувшего столе-
тия // Отечественная история. 2002, № 1. С. 60–72

130. Сорокина Н. В. Типология романистики Л. М. Леонова: монография. 
Тамбов: Изд-во ТГУ им. Г. Р. Державина, 2006. 316 с. 

131. Сухих И. Н. Русский литературный канон XX века: формирование 
и функции // Вестник Русской христианской гуманитарной академии. 
Т. 17. Вып. 3. 2016. С. 329–336. 



Библиографический список   233

132. Стахорский С. В. Литературный герой и его историческая судьба / Эн-
циклопедия литературных героев. М.: Изд-во МГУП, 1999. 496 с. 

13. Сухих И. Н. От бедной Лизы до «внутреннего человека»: портрет и 
типология литературного персонажа «героя» // Литература. Пер-
вое сентября. 2015. [Электронный ресурс]. URL: https://thebooks.su/
read/351154-struktura-i-smysl-teoriya-literatury-dlya-vseh.html (Дата 
обращения: 03.08.2023).

134. Тарланов Е. З. Глагольная метафора в повести В. Астафьева «Послед-
ний поклон» // Русская речь. 1986. №1. С. 52–55. 

135. Тынянов Ю. Н. О пародии // Русская литература ХХ века в зеркале па-
родии. М., 1993. С. 284–310.

136. Федотов А. А. Гонения на церковь в СССР в 1958–1964 гг.: роль в них 
государства и общества  // Русская православная церковь в 1943–
2000  гг.: внутрицерковная жизнь, взаимоотношения с государством 
и обществом (по материалам Центральной России). / науч. ред. д. и. н. 
Н. Р. Коровин. Иваново: Ивановский гос. ун-т, 2005. 136 с. [Электрон-
ный ресурс]. URL:azbuka,ru. Дата обращения 02.09.2023. 

137. Фрейденберг О. М. Происхождение пародии // Русская литература ХХ 
века в зеркале пародии.  М., 1993. С. 395–404. 

138. Хазагеров Г. Г. Основы теории литературы: учебник для вузов.  М.: 
Юрайт, 2023. 421 с. 

139. Хализев В. Е. Теория литературы: учеб. для студ. высш. проф. образова-
ния. М.: Академия, 2013. 438 с. 

140. Хмельницкая Т. Ю. В глубь характера: О психологизме в современной 
советской прозе. Л.: Сов. писатель, 1988. 253 с. 

141. Цветова Н. С. Бытийные мотивы в творчестве В. П. Астафьева: моно-
графия. СПб.: СПбГУ, 2009. 58 с. 

142. Цурикова Г. М. Кузьмичев И. С. Контрасты осязаемого времени: о твор-
честве Д. Гранина // Нева. 1975. № 10. С. 168–178. 

143. Чекунова Т. А. Нравственный мир героя в современной советской про-
зе (В. Тендряков, В. Астафьев, В. Распутин): учеб. пособие по спецкур-
су. Воронеж, 1989. 114 с. 

144. Чернец Л. В. Введение в литературоведение в 2 т. Т. 1: учебник для ву-
зов. М.: Издательство Юрайт, 2023. 393 с. 

145. Чернец Л. В. Литературные персонажи // Русский язык и литература 
для школьников. 2013. № 1. С. 3–14. 

146. Чернец Л. В. Персонажная сфера литературных произведений: по-
нятия и термины // Художественная антропология: Теоретические 
и историко-литературные аспекты: материалы Междунар. науч. конф. 
«Поспеловские чтения» 2009 / под ред. М. Л. Ремневой, О. А. Клинга, 
А. Я. Эсалнек. М.: Макс Пресс, 2011. С. 22–35. 



234 Библиографический список 

147. Чернец Л. В. Тип персонажа и его эволюция // Вестник МГПУ. Сер.: 
Филология. Теория языка. Языковое образование. М.: МГПУ, 2016. 
№ 4. С. 8–16. 

148. Чернец Л. В. Типы самодура и делового человека в пьесах А. Н. Остров-
ского // Русская словесность. 2014. № 5. С. 52–65. 

149. Чернышевский Н. Г. Детство и отрочество. Сочинение графа Л. Н. Тол-
стого. Военные рассказы графа Л. Н. Толстого // Н. Г. Чернышевский. 
Полн. собр. соч.: в 15 т. Т. 3. М.: Гослитиздат, 1947. С. 421–431. 

150. Чернышевский Н. Г. Детство и отрочество. Военные рассказы. Сочине-
ния графа Л. Н. Толстого // Литературная критика: в 2 т. Т. 2. М.: Худ.  
лит., 1981. С. 32–45. 

151. Чубукова Н. В. Жанрово-стилевое своеобразие повести В. Астафьева 
«Последний поклон» и ее место в современном литературном про-
цессе // Проблемы типологии литературного процесса: межвуз. сб. 
науч. трудов. Пермь: Пермский гос. ун-т им. А. М. Горького, 1982. 
С. 145–156. 

152. Чубукова Н. В. Психологический мир повести В. Астафьева «Послед-
ний поклон» // Проблемы психологического анализа в литературе. Л.: 
ЛГПИ, 1983. С. 111–125. 

153. Шилова М. И. Сибирский характер как ценность: монография / 
под общ. ред. М. И. Шиловой. Красноярск: КГПУ им. В. П. Астафьева, 
2014. 248 с. 

154. Шленская Г. Виктор Астафьев и Иван Бунин (к постановке проблемы). 
Сиб. огни, 2008. № 6. [Электронный ресурс] URL: https://www.sibogni.
ru/content/viktor-astafev-i-ivan-bunin 

155. Щербина  В. Р. Проблемы литературного образования. М.: Просвеще-
ние, 1982. 320 с. 

156. Юдалевич Б. М. Проблематика и жанрово-стилевые особенности пове-
сти В. Астафьева «Стародуб» // Тенденции развития русской литера-
туры Сибири в XVIII–XX вв.: [сб. ст. ] Новосибирск: Наука. Сибирское 
отделение, 1985. С. 124–138. 

157. Яновский Н. Н. Виктор Астафьев: Очерк творчества. М.: Сов. писа-
тель, 1982. 272 с. 

IV
1. Бедрикова М. Л. Особенности психологизма русской прозы второй по-

ловины 1980-х годов. (Творчество В. Астафьева и В. Распутина): дис. … 
канд. филол. наук: 10.01.01. М., 1995. 202 с. 

2. Блескун Л. В. Человек и его судьба в русском рассказе 1960–80-х годов 
(В. Астафьев, В. Распутин): автореф. дис. ... канд. филол. наук: 10.01.02. 
М., 1992. 16 с. 

3. Бойко А. В. Концепция мира и человека в прозе В. П. Астафьева: дис. ... 
канд. филол. наук: 10.01.02. Алма-Ата, 1983. 181 с. 



Библиографический список   235

4. Большакова А. Ю. Художественное претворение нравственной про-
блематики в прозе В. Астафьева: автореф. дис. … канд. филол. наук: 
10.01.02. М., 1989. 23 с. 

5. Большев А. О. Проблема народного характера в творчестве В. Белова, 
В. Астафьева, В. Распутина: дис. … канд. филол. наук: 10.01.02. 

6. Британ, Э. Л. Роман В. П. Астафьева «Прокляты и убиты»: авторская 
концепция трагического: дис. ... канд. филол. наук: 10.01.01. М., 2012. 
189 с. 

7. Гончаров П. А. Стилевые искания современной социально-этической 
прозы (В. Астафьев, С. Залыгин, В. Шукшин): дис. … канд. филол. наук: 
10.01.02. М., 1987. 215 с. 

8. Гончаров П. А. Творчество В. П. Астафьева в контексте русской прозы 
второй половины XX века: дис. … д-ра филол. наук: 10.01.01. Тамбов, 
2004. 404 с. 

9. Гончаров П. П. «Царь-рыба» В. П. Астафьева: жанровая и композици-
онная функция образа Сибири: дис. … канд. филол. наук. Тамбов, 2007. 
216 с. 

10. Дорофеева Л. Г. Проблема психологизма в советской прозе 60–70-х го-
дов и повести В. Распутина: автореф. дис. … канд. филол. наук: 10.01.02. 
М., 1989. 17 с. 

11. Золотухина О. Ю. Религиозный поиск В. П. Астафьева в контексте 
творческой эволюции писателя: дис. ... канд. филол. наук: 10.01.01. 
Абакан, 2010. 205 с. 

12. Им Ен Им Автобиографические мотивы в творчестве В. П. Астафьева, 
60-е–70-е годы: дис. … канд. филол. наук: 10.010.01. М., 1999. 177 с. 

13. Кузина А. Н. В. Астафьев, В. Распутин: художественное осмысление 
нравственно-философских проблем современности: автореф. дис. … 
канд. филол. наук: 10.01.02. М., 1994. 21 с. 

14. Кузьменко Р. Г. «Царь-рыба» В. Астафьева в контексте лирической 
прозы 50-70-х годов: дис. … канд. филол. наук: 10.01.02. Одесса, 1989. 
220 с. 

15. Курбанова С. Р. Публицистические аспекты прозы В. Астафьева: дис. ... 
канд. филол. наук: 10.01.01. Махачкала, 2011. 150 с. 

16. Марченко Н. Г. Сказ как тип повествования в современной советской 
прозе: дис. … канд. филол. наук: 10.01.02. М., 1980. 198 с. 

17. Мешалкин А. Н. Традиции Ф. М. Достоевского в творчестве В. П. Аста-
фьева: дис. ... канд. филол. наук: 10.01.02. М., 1993. 153 с. 

18. Новожеева И. В. Концепция человека в деревенской прозе 1960–1980-х 
годов (по произведениям В. Астафьева, Ф. Абрамова, В. Белова, В. Рас-
путина, В. Шукшина): дис. … канд. филол. наук: 10.01.01. Орел, 2007. 
212 с. 



236 Библиографический список 

19. Субботкин Д. А. Конфликт «своего» и «чужого» мира в произведениях 
В. П. Астафьева как реализация бинарной и тернарной структур: дис. ... 
канд. филол. наук: 10.01.01. Красноярск, 2007. 201 с. 

20. Холодкова  Е. К. Концепция национального характера в прозе В. П. 
Астафьева, В. Г. Распутина и Б. П. Екимова 1990-х — начала 2000-х гг.: 
дис. ... канд. филол. наук: 10.01.01. М., 2009. 170 с. 

21. Цветова Н. С. Эсхатологическая топика в русской традиционной прозе 
второй половины XX — начала XXI вв.: автореф. дис. ... д-ра филол. 
наук: 10.01.01. Архангельск, 2011. 47 с. 

22. Чекунова Т. А. Проблема нравственного становления личности в со-
временной советской прозе (В. Тендряков, В. Астафьев, В. Распутин): 
дис. … канд. филол. наук: 10.01.02. М., 1984. 201 c. 

23. Чубукова Н. В. Творчество В. П. Астафьева и стилевые искания совет-
ской прозы 50–70-х годов: дис. ... канд. филол. наук: 10.01.02. Саратов, 
1983. 198 с. 

V
1. Белокурова С. П. Словарь литературоведческих терминов. СПб.: Пари-

тет, 2006. 314 с. 
2. Белокурова С. П. Словарь литературоведческих терминов. [Электрон-

ный ресурс]. URL: http://gramma.ru/LIT/?id=3. 0 (дата образения: 
11.08.2023).

3. Виктор Петрович Астафьев. Словарь-справочник / Л. Г. Самотик, 
Т. Н. Садырина. Красноярск: РАСТР, 2019 432 с. 

4. Даль В. И. Толковый словарь живого великорусского языка. В 4 т. Т. 3. 
М.: Русский язык, 1982. 555 с. 

5. Лермонтовская энциклопедия / гл. ред. В. А. Мануйлов. М.: Сов. энци-
клопедия, 1981. 784 с. 

6. Литературная энциклопедия терминов и понятий / Под ред. А. Н. Ни-
колюкина. Институт научн. информации по общественным наукам 
РАН. М.: НПК «Интелвак», 2001.  799 с. 

7. Литературный энциклопедический словарь / под общ. ред. В. М. Ко-
жевникова, П. А. Николаева. М.: Сов. энциклопедия, 1987. 752 с. 

8. Ожегов С. И. Словарь русского языка. М.: Оникс, 2006. 972 с. 
9. Петровский Н. А. Словарь русских личных имен. М.: АСТ, 2005. 477 с. 
10. Русские писатели. XX век: биографический словарь: А — Я / сост. 

И. О. Шайтанов. М.: Просвещение, 2009. 622 с. 
11. Русские писатели XX века. Биографический словарь / гл. ред. и сост. 

П. А. Николаев. М.: Рандеву AM, 2000. 808 с. 
12. Русские советские писатели. Поэты: библиографический указатель: 

в 15 т. М.: Кн. палата, 1997–1992. 
13. Славянская мифология. Энциклопедический словарь / отв. ред. 

С. М. Толстая. М.: Эллис Лак, 1995. 416 с. 



Библиографический список   237

14. Словарь современного русского литературного языка: в 17 т. Т. 11 / гл. 
ред. В. И. Чернышев. М., Л.: Изд-во АН СССР, 1950 1960. 1842 с. 

15. Толковый словарь русского языка: в 3 т. Т. 2 / ред. Д. Н. Ушаков. М.: 
Вече, 2001. 688 с. 

16. Энциклопедия символов / сост. В. М. Рошаль. М.: ACT; СПб.: Сова, 
2005. 1007 с. 

17. Энциклопедический словарь юного литературоведа / сост. В. И. Нови-
ков, Е. А. Шкловский. М.: Педагогика-Пресс, 1998 . 424 с. 

VI
1. Bolshakova A. The Theories of the Author: Bakhtin and Vinogradov // 

Essays in Poetiks. –1999. V. 24 (Autumn). P. 1–17. 
2. Clark K. The Soviet Novel. Histoiy as Ritual. Chicago. 1981. 293 p. 
3. Clark K. Zhdanovist Fiction and Village Prose // Russian Literature and 

Criticism. Ed. E. Bristol. Berkeley. 1982. P. 36–48. 
4. Eshelman R. Village prose is postmodernist prose (For a New Histori of 

Soviet Literature) // Wiener slawistishcer Almanach. Band 37. 1996. 
P. 119–149. 

5. Mehnert K. Harte, doch geliebte Kindheit. Viktor Petrovitsch Astafjev// 
Über die Russen heute. Was sie lesen, wie sie sind. Stuttgart: Deutsche Ver-
lags-Anstalt, 1983. S. 151–158. 

6. Munia H. Nazwy wіasne w opowiadaniu Wiktora Astafiewa “Kradzieї” // 
Slavia orientals. Warszawa, 1988. Rocz. 37. № 3. S. 433–438. 

7. Olbrych W. Wspolczesna rosyjska powiesc psychologiczna nurtu ludowego: 
(Wprowadzenie do problematyki badawczej) // Przeglad rusycystyczny. 
W-wa: Lodz, 1988. Rocz. 10. z. 3/4. S. 39–54. 

8. Parthe K. Russian Village Prose. The Radiant Past. Princeton. 1992. 194 p. 
9. Wawrzyсczak Т. Narуd i Paсstwo w twуrczoњci pisarzy rosyjskich nurtu 

«wiejskiego». Krako2w. 2005. S. 14. 



СВЕДЕНИЯ ОБ АВТОРАХ

Гончаров Петр Андреевич —  профессор кафедры социаль-
но-гуманитарных дисциплин Мичуринского  государственного 
аграрного университета, доктор филологических наук.

Щербакова Вероника Аркадьевна — преподаватель кафе-
дры экономики Мичуринского государственного аграрного универ-
ситета, кандидат филологических наук.

Саханина Елизавета Сергеевна — учитель русского языка 
и литературы МБОУ СОШ № 1 г. Грязи Липецкой области.



СОДЕРЖАНИЕ

Введение ............................................................................................ 3
Глава 1. Первые литературные опыты ..........................................11
Глава 2. Персонаж, герой, тип: о типологии астафьевского 

героя 1950–1960-х годов ........................................................... 44
Глава 3. Основные свойства и характеристики героя прозы 

В. Астафьева уральского периода .............................................71
Глава 4. Наставники и ученики: духовно-нравственное ста-

новление героя ........................................................................... 93
Глава 5. Образ Сибири в прозе В. Астафьева 1950–1960-х 

годов .......................................................................................... 132
Глава 6. О психологизме астафьевской прозы .......................... 158
Глава 7. Способы воссоздания «диалектики души» ..................178
Заключение .....................................................................................211
Библиографический список  ....................................................... 222
Сведения об авторах ..................................................................... 238



Научное издание

Гончаров П. А., Щербакова В. А., Саханина Е. С.

ПРОЗА В. П. АСТАФЬЕВА УРАЛЬСКОГО ПЕРИОДА: 
ТИПОЛОГИЯ ГЕРОЯ, КОМПОЗИЦИОННО-

СТИЛЕВЫЕ И ИДЕОЛОГИЧЕСКИЕ ДОМИНАНТЫ

Монография

Директор издательства А. А. Галат 
Корректор А. В. Иванова

Оператор верстки А. А. Сурнин
Художник О. Д. Курта

Подписано в печать 01.08.2024. Формат 60×90 1/16 
Бум. офсетная. Печать цифровая.

Усл. печ. л. 15. Тираж 100 экз.
Зак. № 1254

191011, Санкт-Петербург, наб. р. Фонтанки, 15 Издательство 
Русской христианской гуманитарной академии

им. Ф. М. Достоевского
Тел.: (812) 310-79-29; +7 (981) 699-6595
E-mail: irhga@mail.ru. URL: http://irhga.ru

Отпечатано в типографии «Поликона» (ИП А. М. Коновалов)
190020, Санкт-Петербург, наб. Обводного канала, д. 134




